Bayerisches Farschungszentrum
flr Ierreligitse Diskurse

Anmerkungen zu der Zeit aus christlicher Sicht
von Christian Lange (christian.lange@fau.de)

Stand: 11. Mai 2022

1. Einleitung: Die Zeit — eine Grunderfahrung des Menschen

Das Leben des Menschen lasst sich nicht ohne die Zeit denken. Der evangelisch-lutherische Theologe
Karl-Heinrich Bieritz fasst diese Grunderkenntnis menschlichen Lebens mit folgenden Worten
zusammen: ,Unsere Zeiterfahrung ist zutiefst von biologischen und kosmischen Rhythmen bestimmt.
Zeit: Das ist der Raum zwischen zwei Schlagen unseres Herzens, zwischen zwei Atemziigen, der
Rhythmus von Wachen und Schlafen, von Hunger und Sattigung. Zeit: Das ist auch der Rhythmus von
Hell und Dunkel, von Tag und Nacht, das Spiel der Gezeiten, der Wechsel der Jahreszeiten und Jahre.
Dal wir in der Zeit leben, lesen wir ab am Lauf der Gestirne, des Mondes, der Sonne, unserer Erde, die
sich um sich selber dreht und sich zugleich um die Sonne bewegt. Wir lesen es auch ab an der
biologischen Uhr, die wir in uns tragen, und die deutlich auf jene kosmischen Rhythmen abgestimmt
ist“ (Bieritz, K.-H., Das Kirchenjahr. Feste, Gedenk- und Feiertage in Geschichte und Gegenwart,
Minchen 1994, S. 23).

2. Hauptteil

2.1 Zyklische und lineare Zeit: Zwei grundsatzlichen Moglichkeiten, Zeit zu denken

Grundsatzlich lasst sich die Zeit unterschiedlich denken. Man kann die Abfolge des Lebens entweder
linear als einen Weg verstehen, der mit Empfangnis und Geburt in einer ununterbrochenen Linie zum
Tod fuhrt. Wegen dieses linearen Verstandnisses der Zeit ist jede menschliche Entscheidung einmalig
und unwiederholbar. Jedem einzelnen Urteil des Menschen fallt daher eine besondere Bedeutung zu.

Die Zeit lasst sich aber auch andererseits als ein Zyklus auffassen, als einen Kreislauf, in dem der
Tod nicht das Ende, sondern den Anfang eines neuen Lebenskreises darstellt. Im Gegensatz zur
linearen Zeit, sind in einem solche Kreislauf alle Entscheidung nicht endgiiltig, da sie in einem neuen
Lebenskreislauf wiederholt oder revidiert werden kdnnen. Das menschliche Dasein stellt sich insofern
als einen stetig wiederholten Kreislauf aus Lebenszyklen dar, aus dem der Mensch in 6stlichen
Religionen, wie dem Buddhismus, zu entrinnen sucht, um im zeitlosen Nirwana aufzugehen zu
verloschen. Es kann dabei dariber diskutiert werden, ob das Ziel des Verloéschens eine lineare
Komponente enthalt.

Im Christentum finden sich beide Auffassungen: Auf der einen Seite sieht das Christentum den
Ablauf des menschlichen Lebens von Geburt bis Tod als einen linearen und nicht revidierbaren Ablauf,
weswegen die Verantwortung vor Gott eine hohe Bedeutung hat (vgl. Gleichnis vom Weizen und vom
Unkraut, Mt 13,24-30 [Text 1]). Auf der anderen Seite betrachtet das Christentum den Tod nicht als

das endgiiltige Ende des Daseins, sondern — im Nachvollzug der Auferstehung Jesu (R6m 6,3-5 [Text

1


mailto:christian.lange@fau.de

2]) — als Ubergang in ein neues Leben. Im Gegensatz zu den 6stlichen Religionen, ergibt sich daraus
allerdings kein Kreislauf von Wiedergeburten, sondern die Méglichkeit des Ubergangs in ein zeitloses

Dasein bei Gott.

2.2 Die Betrachtung des Kosmos

In gleicher Weise lassen sich ganz allgemein gesprochen in den unterschiedlichen Kulturen zwei
grundsatzliche Betrachtungsweisen des Kosmos differenzieren. In einigen Kulturen herrschte ein
zyklisches Verstandnis der Welt vor, die von einer oder mehreren Gottheiten gegriindet worden ist
und in einem bestandigen Zyklus von Werden und Entstehen immer wieder neu begriindet werden
muss. So beruft sich der romische Philosoph Seneca (T 65) in seiner Schrift der Quaestiones naturales
auf einen babylonischen Priester des Bel, der darlegt, dass die Ereignisse in der Welt von den
Sternkonstellationen bestimmt wiirden und die Welt durch einen groRen Weltenbrand zugrunde
gehen werde (3,29). Diese Auffassung von der Welt findet sich gleichermalRen in der griechisch-
philosophischen Schule der Stoa, nach welcher die geschaffene Welt immer wieder durch eine
Ekpyrosis, einen Weltenbrand, vernichtet und gereinigt werden muss, so dass sie in einer Palingenese
immer wieder neu entstehen kann. Diesen Ubergang vom alten zum neuen Zeitalter begleitete in
manchen Religionen der Antike der Kult, durch welchen entweder das Alte abgeldst, gereinigt und neu
geboren oder der gottliche Griindungsakt der Welt rituell nachvollzogen und dadurch erneuert worden
ist.

In den heiligen Schriften des Judentums lasst sich gegenliber solchen Vorstellungen die Idee einer
heilsgeschichtlichen Deutung erkennen, die spater vom Christentum aufgegriffen worden ist. Die
Geschichte wird dabei als , Heilsgeschichte” ausgelegt, die mit der Schaffung des Kosmos durch den
Schopfergott ihren Anfang genommen hat (Gen 1,1 [Text 3]). Sie fihrt weiter iber die Erwahlung des
Volkes durch den Bundesschluss mit Gott (Dtn 7,6-8 [Text 4]) und erhofft sich ein weiteres Eingreifen
von ihm in der Zukunft. Insofern konnte die Geschichte der Welt nicht mehr als eine bestandige
Wiederkehr von Zyklen gedeutet werden, wie im menschlichen Leben erforderte sie Entscheidungen
und das Eingreifen Gottes, etwa in der biblischen Erzahlung von der Sintflut (Gen 6,1-9,29 [Text 5]).
Einen Ausdruck eines solchen Zeitverstandnisses stellt das Tempussystem des biblischen Hebrdischen
dar, in welcher das Perfekt eine abgeschlossene Handlung in der Vergangenheit und das Imperfekt
sowohl die Zukunft als auch eine langere andauernde Handlung, also eine noch nicht abgeschlossene
Handlung, in der Vergangenheit beschreiben, wahrend die Gegenwart durch das Partizip Prasens
ausgedriickt wird. In einem solchen Denkmuster verbinden sich Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft miteinander. Gottes Eingreifen in die Geschichte wirkt insofern bis in die Gegenwart hinein
und deutet deshalb auf sein klinftiges Handeln an seiner Schépfung hin —im alten Israel beispielsweise
dadurch, dass fromme Israelitinnen und Israeliten das Kommen des Gesalbten Gottes, des Messias,

erwarteten.

2.3 Die christliche Vorstellung von der Heilsgeschichte



Das friihe Christentum hat solche Uberlegungen aufgegriffen und neu gedeutet. Vor dem Hintergrund
der christlichen Glaubensiiberzeugung, dass sich Gott gegeniber seiner Schopfung in drei gottlichen
Personen offenbart habe, setzte die Heilsgeschichte allerdings nicht, wie in den heiligen Schriften des
Judentums, mit der Schépfung ein, sondern mit dem innergoéttlichen Hervorgehen [, Aussprechen”
(Gen 1,3 ,Gott sprach: Es werde Licht. Und es wurde Licht.“)] des Gott-Logos, des gottlichen Wortes,
aus dem gottlichen Vater (Joh 1,1-3 [Text 6]). Mit dem Hervorgehen des gottlichen Logos begann
insofern nach christlichem Verstandnis die Zeit, weswegen dem Gott-Logos bei der Schopfung ein
eigener Part zugefallen ist (Joh 1,3). lhren Héhepunkt hat die Heilsgeschichte deshalb mit der
Menschwerdung des Gott-Logos selbst erreicht (Joh 1,14); der sich, nach der Auslegung des Paulus,
selbst erniedrigte und gehorsam war bis zum Kreuz (Phil 2,5-8 [Text 7]). Nach der Himmelfahrt des
Herrn wirkt unter den Glaubigen jedoch der Troster, der Paraklet (Joh 14,26 [Text 8]), den der
auferstandene Herr vor seiner Himmelfahrt den Aposteln versprochen hat (Joh 16,7). Dieser weht
sowohl auBerhalb wie innerhalb der Kirche und bewirkt die Sakramente [Konzilserklarung Lumen
Gentium 4 [Text 9]] sowie in ihnen. Wahrend nach Gen 11,1-9 Gott die eine Sprache der Menschen
verwirrte, um sie daran zu hindern, den Turm zu Babel zu vollenden, versetzt der Geist Gottes gemaR
Apg 2,4 die Apostel in die Lage, alle Sprachen der anwesenden Menschen zu sprechen und die ersten
Glaubigen zu gewinnen (Apg 2,41).

Ihren Abschluss findet die Schopfung insofern mit der Wiederkehr des gottlichen Sohnes (Apg 1,11),
der nach Jesu Ankiindigung aus Mt 24,3-14 Kriege, Hungersnote und allerlei Leid vorangehen [Text 10].
Deshalb ist fiir Christinnen und Christen Gott nicht nur der Begriinder und Herr der Geschichte, er
greift in diese auch ein. Auf Grund der Freiheit, mit welcher Gott seine Geschdpfe ausgestattet hat,
kénnen diese jedoch ebenso selbst den Gang der Geschichte beeinflussen und diese mitverantworten.
Diese Verantwortlichkeit des Menschen kann sogar dahin flihren, dass die Geschichte der Menschheit
ins Negative dreht [vgl. Wolfgang Klausnitzer [Text 11]]. Beispiele fir die Betonung der menschlichen

Freiheit finden sich beispielsweise bei dem syrischen Kirchenvater Ephraem (t373) [Text 12].

2.4 Chronos und Kairos in der Liturgie

2.4.1 Das christliche Verstiandnis vom Kairos

Die christliche Liturgie spiegelt dieses grundlegende christliche Zeitverstandnis wider. Immer dann,
wenn Gott in die Geschichte eingreift, wird der Kairos, der besondere Moment, im linearen Zeitablauf,
dem Chronos, spiirbar. Im menschlichen Leben durchlaufen nach katholischem bzw. 6stlichen
Verstandnis die Glaubigen solche Augenblicke in den Sakramenten, die gleichsam ein auf einen
konkreten Moment zu einer konkreten Zeit an einem konkreten Ort verdichtetes Heilshandeln Gottes
bezeichnen (Wolfgang Klausnitzer, Grundkurs Katholische Theologie, Innsbruck-Wien S. 51). Im
Johannesevangelium verbindet Jesus selbst den Kairos mit seinem eigenen Handeln am Reich Gottes,
wenn er in Joh 7,6 sagt, sein Kairos sei noch nicht gekommen, fiir seine Zuhorer sei jedoch ,,immer die
rechte Zeit” (Joh 7,6). In Mk 13,33 bezieht er den besonderen Zeitpunkt, den Kairos, auf die Zeit, zu
der ,das Ende vor der Tir steht” (Mk 13,29), um mahnend den Finger zu erheben: ,Seht euch also vor

und bleibt wach! Denn ihr wisst nicht, wann die Zeit da ist“ (Mk 13,33). SchlieRlich wisse nicht einmal

3



der gottliche Sohn, wann der Kairos komme, ,sondern nur der Vater” (Mk 13,32). Aus Belegstellen wie
im Vater-Unser (,,Dein Reich komme* [Lk 11,2]) oder den Seligpreisungen, in denen die Hungernden
,geséattigt werden” (Lk 6,1), lasst sich ableiten, dass Jesus in seiner Botschaft vom Reich Gottes auf
diesen bestimmten Zeitpunkt abzielt, weil das Himmelreich auf Erden einerseits mit seiner
Menschwerdung und seinem Wirken auf der Erde bereits begonnen hat, aber noch nicht vollendet ist,
wenn er die Bitte im Gebet und die Seligpreisungen auf einen zukinftigen Zeitpunkt verschiebt.
Aufgabe der getauften Christinnen und Christen ist es daher, am weiteren Aufbau des Reiches Gottes
auf Erden mitzuarbeiten [Missionsauftrag Mt 28,19 [Text 13]].

Vor dem Hintergrund dieser Differenzierung zwischen Kairos und Chronos erinnern Christinnen und
Christen dann, wenn sie an der Eucharistie oder am Abendmahl teilnehmen, nicht nur an das letzte
Abendmahl Jesu am Griindonnerstag, sondern sie vollziehen dieses gleichsam mit, vergegenwartigen
es, und deuten auf das endzeitliche Zusammensein mit Gott hin [zum kath. Verstandnis:
Konzilserklarung Sacrosanctum Concilium, [Text 14]]. Dieses bestidndige Handeln Gottes in den
Sakramenten, und besonders in der Eucharistie, unterbricht insofern den linearen Ablauf der Zeit. An
die Stelle eines , Friiher” oder ,Spater” tritt das liturgische ewige ,Jetzt.” In der syrischen Theologie
findet sich dieses Verstdndnis von der ,heiligen”, der ,liturgischen” Zeit, in dem Bild von dem
»Ehrenkleid” (a robe of glory), mit dem Adam und Eva urspriinglich bekleidet waren, das sie jedoch
wahrend des Siindenfalls verloren und das Christinnen und Christen durch die Taufe wiedererlangen
kénnen [Ephraem der Syrer (1 373) [Text 15] mit Auslegung von Sebastian Brock [Text 16]], denn dann,
wenn die Taufkandidatinnen und -kandidaten das Ehrengewand beim Untertauchen im Taufwasser
symbolisch anziehen, ist es Gott, der sie, wie einst Adam und Eva, mit dem gleichen Ehrenkleid
bekleidet, mit dem er die beiden ersten Menschen einst vermeintlich unsterblich gemacht hat. Fir die
Taufbewerberinnen und - bewerber flieRen die unterschiedlichen Zeitebenen in diesem Moment in
einem Kairos zusammen, wenn Jesus in einem ,ewigen Jetzt” bildhaft gleichsam mit ihnen zusammen
getauft wird.

Neben der Liturgie wird der Kairos nach christlicher Auffassung aber auch im direkten Kontakt des
Menschen mit Gott erfahrbar, wenn sich etwa der Mensch im Gebet an Gott wendet (z.B. weist Jesus
die Christinnen und Christen an, das Vater-Unser zu beten (Lk 11,1-4 [Text 17], betet selbst haufig wie
im Garten Getsemani (Mt 26,36) oder zitiert noch am Kreuz aus Psalm 22 (Mk 15,34)), oder Gott, im
Sinne der jesuanischen Botschaft, in seinem Nachsten begegnet [Rede vom Weltgericht [Text 18]].

Diesen Kairos, den Gott den Menschen eroffnet, zu erkennen, ist freilich nicht immer einfach.

2.4.2 Unterbrechungen des linearen Zeitablaufs: Den Kairos im Chronos entdecken!
Die unterschiedlichen christlichen Traditionen kennen mehrere Wege, um den besonderen Kairos im
Chronos kenntlich zu machen. Dazu gliedern sie das Jahr, die Woche und den Tag in einzelne kultische

Zeiten ein, in denen der Kairos, die Begegnung mit Gott, spiir- und erlebbar wird.

2.4.2.1 Das Kirchenjahr



Im Laufe des durch die Umkreisung der Erde um die Sonne definierten Naturjahres vollzieht die Liturgie
der Kirche insofern einzelne Stationen des Lebens Jesu und des Heilshandeln Gottes in der Schopfung
nach — wobei der Unterschied zum natiirlichen Jahr darin besteht, dass das Kirchenjahr zu einem
anderen Zeitpunkt beginnt; in den orthodoxen Kirchen der byzantinischen Tradition beispielsweise am
1. September, dem Beginn des (ost-)romischen Jahres, der als Tag der Schépfung der Welt galt, in der
katholischen wie der evangelischen hingegen am ersten Adventssonntag. Die Dreh- und Angelpunkte
dieses christlichen Kirchenjahres definieren sich dabei interreligits, weil sich das christliche Datum fir
den Osterfestkreis an der altisraelitisch-jlidischen Berechnung des Pessachfestes und das der Feier der
Geburt des Herrn am 25. Dezember am rémischen Kult des Sol invictus orientiert [Einfiihrung in das
Kirchenjahr, [Text 19]]. Diese beiden Festkreise samt ihrer jeweiligen Vorbereitungs- und Freudenzeit
werden durch die Zeit im Jahreskreis ergdnzt, wobei die unterschiedlichen christlichen Traditionen
andere Feste feiern und im Kirchenjahr eigene Schwerpunkte setzen. Mit Blick auf die einzelnen
christlichen Festtage lasst sich jedoch beobachten, dass diese hadufig an altisraelitischen Praktiken

anknipfen [Beispiel Pfingstsonntag [Text 20]].

2.4.2.2 Die Gliederung der Woche

Wahrend sich die Ordnung eines Jahres in Monate vom Werden und Schwinden des Mondes herleitet,
weswegen z.B. der altdgyptische Kalender zwolf Zeitabschnitte von je 30 Tagen Lange kannte, ergibt
sich fiir die Untergliederung der Monate in Wochen kein astronomischer Beleg. Dabei lassen sich
unterschiedliche Wochenldngen in den menschlichen Kulturen beobachten: in China war die Woche
zehn Tage lang, ebenso in Agypten (in einem Monat gab es drei Dekaden sowie drei jeweilige
Anfangstage), im antiken Rom (v.a. Republik) acht Tage, im Zweistromland aber sieben Tage. In der
Neuzeit wurde wahrend der franzosischen Revolution versucht, in Frankreich einen 10-Tages-
Rhythmus zu etablieren, wohl um sich vom ,alten” Wochenkreis des abgel6sten Regimes abzugrenzen.
Durch ein Dekret von Napoleon (1 1821) vom 9. September 1805 lief er zum 31. Dezember dieses
Jahres wieder aus. Es fallt dabei auf, dass in den meisten Religionen einer dieser Tage besonders
hervorgehoben worden ist und wird: Heute begeht das Judentum den Sabbat vom Freitag- bis zum
Samstagabend feierlich, das Christentum den Sonntag, der Islam den Freitag, an dem nach
muslimischen Hadithen Adam geschaffen worden ist. In Mesopotamien war dieser besondere Tag
wohl der siebte Tag, der als arbeitsfreier Ruhetag fiir die Menschen diente. Weshalb sich dieser Turnus
durchsetzte, bleibt wissenschaftlich unklar. Es wird vermutet, dass der Umlauf des Mondes um die
Erde in 28 Tagen durch 4 Untereinheiten untergliedert wurde. Dabei setzte im Zweistromland die
Zahlung nach jedem Neumond wieder neu ein, so dass sich zwischen dem 28. Tag des alten und dem
7. Tag des neuen Monats eine langere Frist von Tagen als die von sieben ergeben konnte.

Wenn diese astronomische Begriindung zutrifft, dann hat das biblische Israel diese kultisch
durchbrochen. Denn nach dem priesterschriftlichen Schopfungsbericht von Gen 2,1-2 ruhte Gott am
siebten Tag von seiner Schopfertatigkeit [Text 21]. Die unterschiedlichen Schichten des Pentateuchs
bieten zwei theologische Erklarungen fir dieses Ruhen: Nach Ex 20,8-11 sollte Israel am siebten Tag

der Vollendung der Schopfung gedenken [Text 22], nach Dtn 5,12-15 der Befreiung aus Agypten [Text

5



23]. Nach Lev 25,2-7 sollten die Israelitinnen und Israeliten dartiber hinaus alle sieben Jahre die Felder
brach liegen lassen [Text 24], gemal} Lev 25,8-31 alle 50 Jahre (nach 7x7 Jahren) ein Jobeljahr
abgehalten werden, in dem gleichsam durch die ,Freilassung” von Grundbesitz ein gleicher Urzustand
wiederhergestellt werden sollte [Text 25]. In der wissenschaftlichen Literatur wird allerdings notiert,
dass dieses kultische Gebot in der Praxis wohl weniger konkrete Auswirkungen hatte.

Das Christentum hat an dieser jludischen Sieben-Tage-Woche grundsatzlich festgehalten, den
Haupttag der Woche allerdings vom altisraelitischen Sabbat auf den christlichen Sonntag gelegt, an
dem Christinnen und Christen an die Auferstehung Jesu und seine angekiindigte Wiederkehr gedenken
(Mt 28,1). Wahrend im Alten Israel der Montag und der Donnerstag als Fastentage herangezogen
wurden, fasteten Christinnen und Christen insbesondere am Freitag, der als Tag der Kreuzigung
angesehen worden ist (Mt 27,62). Die friihchristliche Gemeindeordnung (Didache bzw. Zwei-Wege-
Lehre, vermutlich aus dem ersten Jahrhundert) bestimmt den Mittwoch und den Freitag als christliche
Fastentage, um diese von den Fastentagen der damaligen Jidinnen und Juden abzugrenzen, die der

Autor der Didache als ,,Heuchler” (hoi hypokritoi) bezeichnet [Text 26].

2.4.2.3 Die Stundenliturgie

Wie das Jahr und die Woche, gliedert die Liturgie der Kirche auch den Tag, indem sie diesen — in
Anlehnung an die rémische Tageseinteilung — um sechs Uhr am Morgen mit der Laudes beginnen und
am Abend um 18.00 Uhr, in der Theorie zu Sonnenuntergang, mit der Vesper zu Ende gehen lasst
[Sacrosanctum Concilium zum Stundengebet, [Text 27]]. Damit soll einerseits der lineare Ablauf der
Zeit durch die Konzentration auf das Gebet unterbrochen und andererseits der Auftrag des Paulus aus
1Thess 5,17 (,Betet ohne Unterlass”) erflllt werden. Religionsgeschichtlich knilpft die christliche
Stundenliturgie an das altisraelitische Morgen- und Abendopfer im Tempel [Num 28,1-8 [Text 28]] an,
aus denen in der Exilzeit (597-534 v.Chr.) Gebete geworden sind [Dan 6,11 [Text 29]]. Die lateinische
Version der Traditio apostolica, eines kirchlich-liturgischen Werkes aus den ersten Jahrhunderten des

Christentums, beschreibt dabei den Ablauf der Stundenliturgie aus der friihen Zeit der Kirche [Text 30].

2.4.2.4 Weitere Unterbrechungen im Chronos: Die BuB- und Fastentage

In gleicher Weise dienen besondere Fasten- und BufStage nicht nur der Vorbereitung auf die grofRen
christlichen Feiertage an Ostern und Weihnachten, sondern auch dazu, sich aus dem Alltag zu I6sen
und auf Gott zu konzentrieren [Sacrosanctum Concilium 109 zu BuR- und Fastentagen [Text 31]]. Sie
gehen auf das Beispiel Jesu zuriick, der sich nach Mk 1,12 vierzig Tage und Nachte in die Wiste
zuriickzieht und dort fastet. Nach Mt 4,1-11 wird er dabei drei Mal vom Satan in Versuchung gefiihrt,
bevor dieser, durch ein Machtwort des Herrn zuriickgestoRen, von ihm abldsst [Text 32].
Religionsgeschichtlich halt Jesus als Jude durch seine Gewohnheit, zu beten und zu fasten, wohl an
altisraelitischen Vorstellungen fest. Die unterschiedlichen christlichen Traditionen fordern, in
Anlehnung an die biblischen Berichte liber Jesu Fasten, ihre Glaubigen dazu auf, sich im Verzicht auf
Fleisch, Wurst, Kase, Eier oder Milchprodukte auf die beiden Hochfeste oder einzelne besondere

Feiertage (in den orthodoxen Kirchen der byzantinischen Tradition beispielsweise auch vor Maria

6



Himmelfahrt) vorzubereiten. Eine weitere Maoglichkeit bietet die Aktion ,7 Wochen ohne“ der
Evangelischen Kirche in Deutschland. Unter einem Motto, wie z.B. ,Zuversicht — 7 Wochen ohne
Pessimismus” oder ,Uben — 7 Wochen ohne Stillstand“, wird fiir eine besondere Haltung als

Vorbereitung auf das Hochfest Ostern geworben.

2.5 Die Erzahlung von der Arche Noach als Neubeginn fiir die Schopfung

2.5.1 Der religionsgeschichtliche Kontext

Als ein Beispiel fiir Gottes Eingreifen in die Geschichte hat die Frage der Sintflut sowohl jlidische
Autorinnen und Autoren, christliche wie islamische beschéftigt. Die Vorstellung einer alles
vernichtenden Flut ist dabei allerdings nicht alleine auf das Judentum beschrankt, aus dem sie wohl
das Christentum und der Islam (ibernommen haben, sondern eine Uberlieferung, die auch andere
Religionen des Orients, beispielsweise die Sumerer, die Babylonier oder die griechische Sage (z.B.

Deukalion) teilen.

2.5.2 Die Erzahlung nach der hebraischen Bibel

Die biblische Uberlieferung von der Sintflut findet sich in den Abschnitten 6,1-9,29 des Buches Genesis.
Dort wird berichtet, wie es Gott wegen der Bosheit der Menschen (Gen 6,5-6) reut, die Menschen
geschaffen zu haben, weswegen er beschlieft, ,den Menschen, den ich erschaffen habe, vom
Erdboden [zu] vertilgen, mit ihm auch das Vieh, die Kriechtiere und die Végel des Himmels [...]“ (Gen
6,7) — mit Ausnahme des Noach, der ,,Gnade in den Augen des Herrn” fand (Gen 6,8). Daher weist ihn
Gott an, eine , Arche aus Zypressenholz” (Gen 6,8) zu bauen, in diese, zusammen mit seiner Frau sowie
seinen drei S6hnen und deren Frauen, zu gehen (Gen 6,18) und ,,von allem, was lebt, von allen Wesen
aus Fleisch, [...] je zwei in die Arche [zu fihren], damit sie mit [ihm] am Leben bleiben [konnten]; je ein
Maéannchen und ein Weibchen sollen es sein” (Gen 6,19). Sobald alle die Arche betreten haben, lasst
Gott es 40 Tage und Nachte regnen (Gen 7,12), so dass sich die groRe Flut bildete, mit welcher ,Gott
[...] also alle Wesen auf dem Erdboden, Menschen, Vieh, Kriechtiere und die Vogel des Himmels
[vertilgte]; sie alle wurden vom Erdboden vertilgt. Ubrig blieb nur Noach und was mit ihm in der Arche
war” (Gen 7,23). Nach 150 Tagen befiehlt Gott dem Wasser, zuriickgehen (Gen 8,3), so dass die Arche
auf Grund aufsetzt (Gen 8,4). ,,Dann segnete Gott Noach und seine S6hne und sprach zu ihnen: Seid

fruchtbar, vermehrt euch und bevélkert die Erde!” (Gen 9,1).

2.5.3 Christliche Auslegungstraditionen

Die Uberlieferung von der Arche hat christliche Autoren aus allen christlichen Traditionen der Antike
beschaftigt. Dabei Gberwiegen zwei typologische Auslegungen: zum einen wurde die Arche als ein
Typos fiir die Kirche verstanden, zum anderen die Flut als eine Taufe fir die Schépfung. Ephraem der
Syrer (t 373) verbindet die beiden Auslegungen dadurch, dass er die Uberlieferung teilt, dass die Arche
bei ihrem Hin-und-Her-Fahren auf dem Wasser ein Kreuz beschrieben habe (Hymni de Fide [ed. Beck],
49,3-4].



Die Exegese der Flut als eine Taufe findet sich bereits im neutestamentlichen Ersten Petrusbrief, wo
es in 1Petr 3,20-21 heiRt: , Diese [sc. die Geister im Gefangnis] waren einst ungehorsam, als Gott in
den Tagen Noachs geduldig wartete, wahrend die Arche gebaut wurde; in ihr wurden nur wenige,
namlich acht Menschen, durch das Wasser gerettet. Dem entspricht die Taufe, die jetzt euch rettet.
Sie dient nicht dazu, den Korper von Schmutz zu reinigen, sondern sie ist eine Bitte an Gott um ein
reines Gewissen aufgrund der Auferstehung von Jesus dem Christus.” In der Mitte des 2. Jh vergleicht
Justin der Martyrer (1 165) Christus mit Noach; denn so, wie der Christus als der neue und zweite Adam
ein neues Geschlecht begriindet habe, habe er dieses ebenso durch Wasser, Glaube und Holz neu
geboren, wie Noach durch das Holz der Arche gerettet worden sei: ,,Christus, obwohl der Erstgeborene
aller Schopfung (Kol 1,15), ist doch auch der Anfang eines zweiten Geschlechtes geworden. Dieses nun
hat er [sc. Christus] wiedergeboren durch Wasser, Glaube und Holz, das Geheimnis des Kreuzes,
gleichwie Noach mit den Seinen gerettet wurde, da er im Holze [sc. der Arche] auf den Wassern
schwamm?® (Just. dial. [Marcovich] 138,2]. Im 4. Jh erweitert die unter dem Namen des Cyrillus von
Jerusalem (1 379) Uberlieferte catechesis de Spiritu Sancto |l die typologische Deutung dadurch, dass
sie den Olivenzweig, welchen eine Taube zu Noach auf der Arche zurickbringt (Gen 8,1], als Symbol
des HI. Geistes deutet, der sich auf den wahren Noach — das hei}t den Christus — niedergelassen habe,
den Schopfer einer neuen Schépfung, wie den Bewohner*innen der Arche zurzeit des Noach durch das
Holz und das Wasser die Erlosung geschenkt worden sei [Cyr. H.: cat. [Migne] Il, 10, [PG 33, 982a]].

Als ein Beispiel fiir die typologische Auslegung der Arche als einer Kirche kann der antiochenische
Kirchenvater Johannes Chrysostomus (t 407) herangezogen werden, der in seiner Homilia de
paenitentia 8 die Arche mit der Kirche vergleicht und darlegt, dass die Kirche gréRer als die Arche sei,
weil in der Arche die wilden Tiere lediglich vor der Flut bewahrt worden seien, wahrend die Kirche in
der Kraft des HI. Geistes die Gemiuter der Glaubigen verwandle [Chrys., poenit. [Migne] VIII,1 [PG
49,336-337]]. In der lateinischen Patristik zieht der Nordafrikaner Cyprianus von Carthago (1 258) aus
der Erzahlung von der Flut die Schlussfolgerung, dass Gott nur diejenigen Menschen retten werde, die
in der Kirche seien, wie wahrend der Flut nur diejenigen bewahrt worden seien, welche mit Noach und
seinem Haus gewesen seien [Cypr., ep. [Hartel] 75,15]. Deshalb, so legt es Papst Gregor der Grol3e (¥
604) dar, bewahre die Kirche in der Einheit des Glaubens und der Nachstenliebe die Menschen, wie

die Arche Noach und sein Haus aus der Sintflut errettet habe [Greg. Rom., ep. XI,28 [Norberg].

2.5.4 Interreligios-diskursive Auslegung |: Der vierte Sohn des Noach

Diese biblische Uberlieferung hat die Phantasie der Exegetinnen und Exegeten allerdings in allen drei
Religionen beschaftigt, wohl besonders deshalb, weil Gott seine Schopfung nicht vollig vernichtet,
sondern Mensch wie Tier eine neue Chance eroffnet hat. Interreligios haben dabei verschiedene
Stromungen in den drei Religionen aufeinander reagiert, zum Beispiel in der Uberlieferung von einem
vierten Sohn des Noach neben Sem, Ham und Jafet (Gen 6,10). Denn sowohl die christlich-syrische als
auch die qur’anische Uberlieferung kennen einen solchen — mit dem Unterschied, dass dieser vierte
Sohn in der syrischen Tradition Yonton heilft und nach der Flut geboren wird [z.B. in der syrischen

Schatzhohle (ed. Bezold), Kap. 34], wahrend dieser nach Sure 11,42-43 bereits zur Zeit der Flut lebt

8



und sich weigert, zu seinem Vater in das rettende Schiff zu steigen, so dass er in der Flut umkommt. Es
wird vermutet, dass diese Erzdhlung im Qur’an dazu dient, den Glaubigen aufzuzeigen, dass der Glaube
an Gott wichtiger ist als familidare Bande, weil dieser nach Sure 11,42 sich von seiner Familie fernhalt
und lieber bei den Unglaubigen (kafirin) verweilt. Es wird in der Forschung des Weiteren angenommen,
dass judisch-rabbinische Texte wie Genesis Rabba 36,4 (5. Jh) [dt. US Wiinsche], das Verbrechen des
Ham gegen seinen vom Wein betrunkenen Vater (Gen 9,24) als eine Kastration gedeutet haben, um
sich von der christlichen Auslegung, dass Noach nach der Flut noch einen weiteren Sohn gezeugt habe,
abzugrenzen. Explizit wird eine Sterilisation des Noach durch seinen Sohn in der Schrift der Pirke de-
Rabbi Elieser (8./9. Jh) benannt ([ed. Borner-Klein] 12 [63]). Es scheint wahrscheinlich, dass diese
Exegese von Gen 9,24 eine Reaktion der rabbinischen Ausleger gegeniiber der ostsyrisch-christlichen

Uberlieferung von einem vierten Sohn des Noach darstellt.

2.5.5 Interreligiés-diskursive Auslegung Il: Der Landungsort der Arche
Ein weiteres Beispiel fir eine mogliche gegenseitige interreligiose Beeinflussung kdnnte in den
unterschiedlichen Uberlieferungen fiir den Landungsort der Arche vorliegen, welchen der heute
vorliegende masoretische Text der Hebrdischen Bibel in Gen 8,4 als das ,Gebirge des Ararat” angibt.
Die gleiche Identifikation bieten die griechische Standardibersetzung des Alten Testaments, die
Septuaginta, sowie die lateinische Vulgata. Anders verhalt es sich freilich in den 6stlichen Textzeugen:
Sowohl die aramiischen Ubersetzungen der hebriischen Bibel, die Targumim, identifizieren das
Gebirge, auf welchem die Arche aufschlagt, als die Berge von Qardu, beispielsweise Targum Onkelos.
Ebenso kennen der judische Historiker Flavius Josephus (1 100) diese Tradition [Antiqu. Judaic. [ed.
Niese] 1,93] oder die rabbinische midraschartige Schrift der Genesis Rabba [XXXIIl, V, 4, US Wiinsche].
Aus diesen judischen Auslegungen scheint die Identifikation des Ortes in die syrisch-christliche
Literatur eingedrungen zu sein. Im 4. Jh kennt sie Ephraem der Syrer (1 373) [Hymni de Paradiso [ed.
E. Beck], 1,10), nach ihm zum Beispiel die Fragmente der syrischen Kommentare zu Genesis des
Theodorus von Mopsuestia (t 428) [ed. Jansma, fol 20v [72, 30]] sowie die Dichtungen des ostsyrischen
Theologen Narses von Edessa (T 501) [ed. Frishman, 547-548] und des Westsyrers Jacob von Sarug (*
521) [ed. Bedjan 1V,43,17]. Aus der syrischen Uberlieferung scheint diese értliche Tradition in den
frihen Islam gewandert zu sein, weil der deutsche gelehrte Orientalist Theodor Noldeke (1t 1930) hat
darauf aufmerksam gemacht, dass es in friihen arabischen Werken der in Sure 11,46 mit dem Berg
Quardu identifizierten: , Die Araber lernten den Namen schon kennen, als sie im Jahre 640 erobernd
in die Gegend kamen. [...] Damals (ibertrugen sie auch den Namen Dschddi, den der Koran 11,46 als
den Landungsberg Noah’s nennt, ganz unbefangen auf den seit uralter Zeit als das Apobaterion
geltenden Kardu-Berg” [Th. Noldeke, Kardu und Kurden: Beitrdge zur Alten Geschichte und
Geographie. Festschrift fiir H. Kiepert, Berlin 1898, S. 77 Anm. 1].

Diese beiden Beispiele lassen vermuten, dass die Uberlieferung von der Arche Noachs die
Auslegungstraditionen in Judentum, Christentum und Islam nicht nur beeinflusst, sondern, zumindest
in dem Fall vom vierten Sohn des Noach und dem Landungsort der Arche, auch interreligios zu einer

Interaktion gefiihrt hat. Die Erzahlung von einem Eingreifen des Schopfergottes in seine Schopfung

9



kann daher vielleicht als ein Beispiel fiir die gegenseitige Beeinflussung zwischen den drei Religionen

in ihrer formativen Phase in der Spatantike angesehen werden.

3. Schluss

Die vorliegenden Ausfiihrungen haben aufgezeigt, dass das Verstandnis von der Zeit im Christentum
viele verschiedene Facetten aufweist, welche interreligiose Anknilipfungspunkte finden lassen —
beispielsweise in der Vorstellung von der Heilsgeschichte oder der Verortung des Kairos im linearen
Zeitablauf des Chronos. Die besprochenen Exempel aus einer unterschiedlichen Auslegung einer
konkreten Erzahlung aus der Bibel, derjenigen der Sintflut, in den exegetischen Uberlieferungen und
heiligen Schriften von Judentum, Christentum und Islam, kénnen zur interreligids-diskursiven
Sensibilisierung hinfiihren, wie der biblische Stoff in den einzelnen religiosen Uberlieferungen zu
welchem theologischen Zweck wie gedeutet und verstanden worden ist. Durch den Einsatz von Bildern
(z.B. Turmbau zu Babel vs. Pfingsten oder die Rettung der 8 Menschen in der Arche vs. das Ertrinken
des vierten Sohnes des Noach im Qur’an) kénnen diese differierenden Auslegungen iber die

Quellentexte hinaus noch anschaulicher gemacht werden.

10



Textbeispiele

Text 1: Mt 13,24-30 [mit Deutung Mt 13,36-43)

Gleichnis

Und Jesus erzdhlte ihnen noch ein anderes Gleichnis: Mit dem Himmelreich ist es wie mit einem Mann, der guten
Samen auf seinen Acker sdte. Wahrend nun die Leute schliefen, kam sein Feind, sate Unkraut unter den Weizen
und ging wieder weg. Als die Saat aufging und sich die Ahren bildeten, kam auch das Unkraut zum Vorschein. Da
gingen die Knechte zu dem Gutsherrn und sagten: Herr, hast du nicht guten Samen auf deinen Acker gesat?
Woher kommt dann das Unkraut? Er antwortete: Das hat ein Feind von mir getan. Da sagten die Knechte zu ihm:
Sollen wir gehen und es ausreillen? Er entgegnete: Nein, sonst reilt ihr zusammen mit dem Unkraut auch den
Weizen aus. Lasst beides wachsen bis zur Ernte. Wenn dann die Zeit der Ernte da ist, werde ich den Arbeitern
sagen: Sammelt zuerst das Unkraut und bindet es in Blindel, um es zu verbrennen; den Weizen aber bringt in
meine Scheune.

Deutung

Dann verlieR er die Menge und ging nach Hause. Und seine Jiinger kamen zu ihm und sagten: Erkldre uns das
Gleichnis vom Unkraut auf dem Acker. Er antwortete: Der Mann, der den guten Samen sat, ist der
Menschensohn; der Acker ist die Welt; der gute Samen, das sind die S6hne des Reiches; das Unkraut sind die
Sohne des Bosen; der Feind, der es gesat hat, ist der Teufel; die Ernte ist das Ende der Welt; die Arbeiter bei
dieser Ernte sind die Engel. Wie nun das Unkraut aufgesammelt und im Feuer verbrannt wird, so wird es auch
am Ende der Welt sein: Der Menschensohn wird seine Engel aussenden und sie werden aus seinem Reich alle
zusammenholen, die andere verfihrt und Gottes Gesetz Gibertreten haben, und werden sie in den Ofen werfen,
in dem das Feuer brennt. Dort werden sie heulen und mit den Zahnen knirschen. Dann werden die Gerechten im
Reich ihres Vaters wie die Sonne leuchten. Wer Ohren hat, der hore!

Text 2: Rom 6,3-5

[W]isst ihr denn nicht, dass wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod getauft worden
sind? Wir wurden mit ihm begraben durch die Taufe auf den Tod; und wie Christus durch die Herrlichkeit des
Vaters von den Toten auferweckt wurde, so sollen auch wir als neue Menschen leben.

Text3: Gen 1,1
Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde.

Text 4: Dtn 7,6-9

Denn du bist ein Volk, das dem Herrn, deinem Gott, heilig ist. Dich hat der Herr, dein Gott, ausgewahlt, damit du
unter allen Volkern, die auf der Erde leben, das Volk wirst, das ihm personlich gehort. Nicht weil ihr zahlreicher
als die anderen Volker waret, hat euch der Herr ins Herz geschlossen und ausgewahlt; ihr seid das kleinste unter
allen Volkern. Weil der Herr euch liebt und weil er auf den Schwur achtet, den er euren Vatern geleistet hat,
deshalb hat der Herr euch mit starker Hand herausgefiihrt und euch aus dem Sklavenhaus freigekauft, aus der
Hand des Pharaos, des Kénigs von Agypten. Daran sollst du erkennen: Jahwe, dein Gott, ist der Gott; er ist der
treue Gott; noch nach tausend Generationen achtet er auf den Bund und erweist denen seine Huld, die ihn lieben
und auf seine Gebote achten.

Text 5: Gen 6,1-9,29 [in Auszug Gen 6,5-8]

Der Herr sah, dass auf der Erde die Schlechtigkeit des Menschen zunahm und dass alles Sinnen und Trachten
seines Herzens immer nur bose war. Da reute es den Herrn, auf der Erde den Menschen gemacht zu haben, und
es tat seinem Herzen weh. Der Herr sagte: Ich will den Menschen, den ich erschaffen habe, vom Erdboden
vertilgen, mit ihm auch das Vieh, die Kriechtiere und die Vogel des Himmels, denn es reut mich, sie gemacht zu
haben. Nur Noach fand Gnade in den Augen des Herrn.

Text 6: Joh 1,1-3
Im Anfang war das Wort, / und das Wort war bei Gott, / und das Wort war Gott. Im Anfang war es bei Gott. Alles
ist durch das Wort geworden / und ohne das Wort wurde nichts, was geworden ist.

Text 7: Phil 2,5-8

Seid untereinander so gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht: Er war Gott gleich, / hielt aber nicht
daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entauBerte sich / und wurde wie ein Sklave / und den Menschen gleich.
/ Sein Leben war das eines Menschen; er erniedrigte sich / und war gehorsam bis zum Tod, / bis zum Tod am
Kreuz.

11



Text 8: Joh 14,26, Der Paraklet
Der Beistand aber, der Heilige Geist, den der Vater in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe.

Text 9: Lumen Gentium 4

Als das Werk vollendet war, das der Vater dem Sohn auf Erden zu tun aufgetragen hatte (vgl. Joh 17,4), wurde
am Pfingsttag der Heilige Geist gesandt, auf dass er die Kirche immerfort heilige und die Glaubigen so durch
Christus in einem Geiste Zugang hatten zum Vater (vgl. Eph 2,18). Er ist der Geist des Lebens, die Quelle des
Wassers, das zu ewigem Leben aufsprudelt (vgl. Joh 4,14; 7,38-39); durch ihn macht der Vater die in der Slinde
verstorbenen Menschen lebendig, um endlich ihre sterblichen Leiber in Christus aufzuerwecken (vgl. Rém 8,10-
11). Der Geist wohnt in der Kirche und in den Herzen der Glaubigen wie in einem Tempel (vgl. 1 Kor 3,16; 6,19),
in ihnen betet er und bezeugt ihre Annahme an Sohnes Statt (vgl. Gal 4,6; R6m 8,15-16.26). Er fiihrt die Kirche in
alle Wahrheit ein (vgl. Joh 16,13), eint sie in Gemeinschaft und Dienstleistung, bereitet und lenkt sie durch die
verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben und schmiickt sie mit seinen Friichten (vgl. Eph 4,11-
12; 1 Kor 12,4; Gal 5,22). Durch die Kraft des Evangeliums lasst er die Kirche allezeit sich verjingen, erneut sie
immerfort und geleitet sie zur vollkommenen Vereinigung mit ihrem Brautigam. Denn der Geist und die Braut
sagen zum Herrn Jesus: "Komm" (vgl. Offb 22,17).

Text 10: Mt 24,3-14

Als er auf dem Olberg saR, wandten sich die Jiinger, die mit ihm allein waren, an ihn und fragten: Sag uns, wann
wird das geschehen, und was ist das Zeichen fiir deine Ankunft und das Ende der Welt? Jesus antwortete: Gebt
acht, dass euch niemand irrefiihrt! Denn viele werden unter meinem Namen auftreten und sagen: Ich bin der
Messias!, und sie werden viele irreflihren. Ihr werdet von Kriegen héren und Nachrichten lber Kriege werden
euch beunruhigen. Gebt acht, lasst euch nicht erschrecken! Das muss geschehen. Es ist aber noch nicht das Ende.
Denn ein Volk wird sich gegen das andere erheben und ein Reich gegen das andere und an vielen Orten wird es
Hungersnote und Erdbeben geben. Doch das alles ist erst der Anfang der Wehen. Dann wird man euch in grol3e
Not bringen und euch téten und ihr werdet von allen Volkern um meines Namens willen gehasst. Dann werden
viele zu Fall kommen und einander hassen und verraten. Viele falsche Propheten werden auftreten und sie
werden viele irrefiihren. Und weil die Missachtung von Gottes Gesetz iberhandnimmt, wird die Liebe bei vielen
erkalten. Wer jedoch bis zum Ende standhaft bleibt, der wird gerettet. Aber dieses Evangelium vom Reich wird
auf der ganzen Welt verkiindet werden, damit alle Volker es horen; dann erst kommt das Ende.

Text 11: Wolfgang Klausnitzer, Grundkurs Katholische Theologie, Innsbruck-Wien 2002, S. 51
Die Geschichte besitzt — in christlicher Deutung — drei Kennzeichen:

1. Die Geschichte ist keine Fortschrittsgeschichte. Sie besteht also nicht notwendig aus einem
andauernden Fortschritt zu groBerer Humanitat. Es gibt Rickschritte, Verfall und Stagnation. Neben
Erfolg und Gliick begegnen Scheitern und Leid.

2. Der Mensch ist nicht der Herr der Geschichte. Er sieht sich hin und her gerissen zwischen Erfahrungen
des Gelingens und des Scheiterns, seiner GroRe und seinen Grenzen, seiner Macht und seiner
Ohnmacht.

3. Das Ende der Geschichte ist offen. Es ist nicht festgelegt, sondern hangt vom Einsatz der konkreten
Menschen ab. Karl Rahner z.B. hat davon gesprochen, dass es sich durchaus ereignen kdnne, dass sie
die Menschheit insgesamt Gott verweigere und sich damit von einem religiosen Standpunkt aus
gesehen zuriickentwickle auf das Stadium hoch technisierter Ameisen.

Text 12: Ephraem der Syrer (t 373)

Hymni de Fide 31,5 [dt. US E. Beck, Louvain 1955]

Dies ist der Gitige, der, obwohl er die Méglichkeit hatte, mit Zwang uns schén zu machen ohne Miihe, sich
abmihte mit allen Mitteln, dass wir schon wiirden durch unseren Willen, dass wir unsere Schénheit formten mit
Farben, die unsere Freiheit sammelt. Wiirde er hingegen [selbst] uns schmiicken, dann wiirden wir einem Bild
gleichen, das ein anderer mit seinen Farben formt und schmiickt.

Hymni de Ecclesia 3,9 [dt. US E. Beck, Louvain 1960]

Denn wenn du als Beispiel Noach nimmst, so kann dieser Anklage erheben gegen alle Menschen seiner
Generation, dass, wenn sie es nur gewollt hatten, auch sie den rechten Weg gegangen waren. Denn die Macht
der Freiheit war gleich in ihnen und in Noach.

12



Text 13: Der Missionsauftrag aus Mt 28,19

Darum geht zu allen Volkern und macht alle Menschen zu meinen Jingern; tauft sie auf den Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Seid gewiss:
Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt.

Text 14: Sacrosanctum Concilium 7-8

7. Um dieses grolle Werk voll zu verwirklichen, ist Christus seiner Kirche immerdar gegenwartig, besonders in
den liturgischen Handlungen. Gegenwartig ist er im Opfer der Messe sowohl in der Person dessen, der den
priesterlichen Dienst vollzieht — denn "derselbe bringt das Opfer jetzt dar durch den Dienst der Priester, der sich
einst am Kreuz selbst dargebracht hat" (20) —, wie vor allem unter den eucharistischen Gestalten. Gegenwartig
ist er mit seiner Kraft in den Sakramenten, so dass, wenn immer einer tauft, Christus selber tauft (21).
Gegenwartig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden.
Gegenwartig ist er schliefllich, wenn die Kirche betet und singt, er, der versprochen hat: "Wo zwei oder drei
versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen" (Mt 18,20). In der Tat gesellt sich Christus in
diesem grofRen Werk, in dem Gott vollkommen verherrlicht und die Menschheit geheiligt werden, immer wieder
die Kirche zu, seine geliebte Braut. Sie ruft ihren Herrn an, und durch ihn huldigt sie dem ewigen Vater. Mit Recht
gilt also die Liturgie als Vollzug des Priesteramtes Jesu Christi; durch sinnenfallige Zeichen wird in ihr die Heiligung
des Menschen bezeichnet und in je eigener Weise bewirkt und vom mystischen Leib Jesu Christi, d.h. dem Haupt
und den Gliedern, der gesamte 6ffentliche Kult vollzogen. Infolgedessen ist jede liturgische Feier als Werk Christi,
des Priesters, und seines Leibes, der die Kirche ist, in vorziiglichem Sinn heilige Handlung, deren Wirksamkeit
kein anderes Tun der Kirche an Rang und MaR erreicht.

8. In derirdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmlischen Liturgie teil, die in der heiligen Stadt
Jerusalem gefeiert wird, zu der wir pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes, der Diener des
Heiligtums und des wahren Zeltes (22). In der irdischen Liturgie singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des
himmlischen Heeres den Lobgesang der Herrlichkeit. In ihr verehren wir das Gedéachtnis der Heiligen und
erhoffen Anteil und Gemeinschaft mit ihnen. In ihr erwarten wir den Erloser, unseren Herrn Jesus Christus, bis
er erscheint als unser Leben und wir mit ihm erscheinen in Herrlichkeit (23).

Text 15, Ephraem der Syrer (1 373), Das Ehrenkleid

Hymni de Nativitate 23,13 [dt. US E. Beck, Louvain 1959]

All diese Gegensatze, die der Barmherzige ablegte und anzog, [erfolgten], weil er sich bemihte, Adam [wieder]
zu bekleiden mit jener Herrlichkeit, die er ablegen [musste]. Statt der Zweige Adams (Gen 3,7) hllte er [sc. der
gottliche Sohn] sich in Windeln, und in Kleider statt der Haute Adams (Gen 3,21). Er [sc. der Christus] wurde ein
Taufling wegen der Siinde Adams und ein Leichnam wegen seines Todes. Er [sc. der Christus] ist auferstanden
und hat ihn [sc. Adam] in Herrlichkeit erweckt. Gepriesen sei, der herabkam, in [Adam] sich kleidete und auffuhr!

Text 16, Sebastian Brock: The Luminous Eye. The Spiritual World Vision of Ephraem the Syrian, Kalamazoo
1992, S. 86-93.

It is worth reflecting briefly on the origins of this idea of the ‘robe of glory or light’, in which Adam and Eva were
originally clothed. It by no means originates with Ephraem, and indeed it was extremely popular in some circles
outside Christianity altogether, among the Mandaeans and Manichaeans. Ephraem, and Syriac Christianity in
general, evidently inherited this image of the primordial ‘robe of light’ or ‘glory’ from Jewish interpretations of
Genesis 3:21, ‘And the Lord made for Adam and his wife garments of skin, and He clothed them.” These
interpretations were circulating around the turn of the Christian era.

Ancient exegetes asked themselves two quite different questions in connection with this verse. What were
those garments? And to what time does the verse refer? — after the Fall (as is usually understood by modern
commentators), or might it be before the Fall? If the verse referred to before the Fall, then it would be a
summarizing statement: ‘Now God had made these garments for them’, that is, before the Fall. There is evidence
that such an interpretation was at one time quite widespread.

Going back to the first questions, ‘what were these ‘garments of skin’?, we encounter a great variety of
different answers in both Jewish and Christian writers, but for our purpose two interpretations found in Jewish
sources are of significance in connection with this theme of the primordial ‘robe of glory’.

Firstly, if we look at the Targum tradition, we discover at Genesis 3:21, not the ‘garment of skin’, as the
Hebrew text has it, but ‘clothing of glory’, very closely to the phrase employed by Ephrem and other Syriac
writers. Then secondly, if we turn to the Jewish Midrash Rabba on Genesis, we learn that the famous first-century
Rabbi Meir was reputed to have possessed a Hebrew manuscript of the Pentateuch which read in this verse, Gen.
3:21, not ‘garments of skin’, but ‘garments of light’ (there is only a single letter’s difference in Hebrew).

We can be certain that the idea of a primordial ‘robe of glory’ has its origin in Jewish speculation concerning
Gen 3:21; [...]

13



The next stage in the history of the robe of glory comes with Christ’s baptism in the river Jordan. In the early
Syriac Church this event was seen as the fountainhead of all Christian baptism: there Christ ‘opens up baptism’
(Virginity 15:3), and the Gospel narratives of Christ’s own baptism are seen, not only as the public proclamation
of His divine Sonship, but also as a manifestation to the human senses of the Trinity (Faith 51:7). [...]

Ephrem’s second standpoint shows a more specific concern to associate Christ’s baptism with Christian
baptism. In a remarkable hymn on Christ in the river Jordan and in the womb of Mary Ephrem links these two
aspects: Christ’s baptism in ‘the womb’ of the Jordan looks back in time to his conception in Mary’s womb. Both
wombs, Mary’s and the Jordan’s, by bearing Christ the Light, are clothed with light from his presence within
them; Mary’s womb thus becomes the source of her own baptism, the Jordan’s womb becomes the fountainhead
of Christian baptism. [...]

Later writers, especially Jacob of Serugh, will apply the imagery of the robe of glory more explicitly to Christ’s
baptism; thus Jacob writes: ‘Christ came to baptism. He went down and placed in the baptismal water the robe
of glory, to be there for Adam, who had lost it.” Christ’s baptism, and the sanctification of the Jordan waters
provide the occasion of the recovery of the lost robe of glory in Christian baptism.

Text 17, Das Vater-Unser (Lk 11,1-4)

Jesus betete einmal an einem Ort; und als er das Gebet beendet hatte, sagte einer seiner Jinger zu ihm: Herr,
lehre uns beten, wie schon Johannes seine Jiinger beten gelehrt hat. Da sagte er zu ihnen: Wenn ihr betet, so
sprecht: Vater, / dein Name werde geheiligt. / Dein Reich komme. Gib uns taglich das Brot, das wir brauchen.
Und erlass uns unsere Siinden; / denn auch wir erlassen jedem, was er uns schuldig ist. / Und fiihre uns nicht in
Versuchung.

Text 18, Rede Jesu vom Weltgericht, Mt 25,31-46

Wenn der Menschensohn in seiner Herrlichkeit kommt und alle Engel mit ihm, dann wird er sich auf den Thron
seiner Herrlichkeit setzen. Und alle Volker werden vor ihm zusammengerufen werden und er wird sie
voneinander scheiden, wie der Hirt die Schafe von den Bdcken scheidet. Er wird die Schafe zu seiner Rechten
versammeln, die Bécke aber zur Linken. Dann wird der Konig denen auf der rechten Seite sagen: Kommt her, die
ihr von meinem Vater gesegnet seid, nehmt das Reich in Besitz, das seit der Erschaffung der Welt fiir euch
bestimmt ist. Denn ich war hungrig und ihr habt mir zu essen gegeben; ich war durstig und ihr habt mir zu trinken
gegeben; ich war fremd und obdachlos und ihr habt mich aufgenommen; ich war nackt und ihr habt mir Kleidung
gegeben; ich war krank und ihr habt mich besucht; ich war im Gefangnis und ihr seid zu mir gegkommen. Dann
werden ihm die Gerechten antworten: Herr, wann haben wir dich hungrig gesehen und dir zu essen gegeben,
oder durstig und dir zu trinken gegeben? Und wann haben wir dich fremd und obdachlos gesehen und
aufgenommen, oder nackt und dir Kleidung gegeben? Und wann haben wir dich krank oder im Gefangnis gesehen
und sind zu dir gekommen? Darauf wird der Koénig ihnen antworten: Amen, ich sage euch: Was ihr fiir einen
meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan. Dann wird er sich auch an die auf der linken Seite
wenden und zu ihnen sagen: Weg von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das fiir den Teufel und seine Engel
bestimmt ist! Denn ich war hungrig und ihr habt mir nichts zu essen gegeben; ich war durstig und ihr habt mir
nichts zu trinken gegeben; ich war fremd und obdachlos und ihr habt mich nicht aufgenommen; ich war nackt
und ihr habt mir keine Kleidung gegeben; ich war fremd und obdachlos und ihr habt mich nicht aufgenommen;
ich war nackt und ihr habt mir keine Kleidung gegeben; ich war krank und im Gefangnis und ihr habt mich nicht
besucht. Dann werden auch sie antworten: Herr, wann haben wir dich hungrig oder durstig oder obdachlos oder
nackt oder krank oder im Gefangnis gesehen und haben dir nicht geholfen? Darauf wird er ihnen antworten:
Amen, ich sage euch: Was ihr fiir einen dieser Geringsten nicht getan habt, das habt ihr auch mir nicht getan.
Und sie werden weggehen und die ewige Strafe erhalten, die Gerechten aber das ewige Leben.

Text 19, Einfiihrung in das christliche Kirchenjahr [Online-Publikation von Christian Lange im Projekt
Interreligioser Kalender des BaFID]

Das christliche Kirchenjahr — Eine Einfiihrung

von Christian Lange

Die verschiedenen christlichen Traditionen vollziehen im Laufe eines Jahres wichtige Stationen aus dem irdischen
Leben des in Jesus von Nazaret Mensch gewordenen Gottes und seinem heilsgeschichtlichen Handeln an seiner
Schoépfung mit. Sie orientieren sich damit wohl an ihrem friithen religiésen Umfeld, in dem sowohl verschiedene
antike Religionen als auch das biblische Israel verschiedene zeitliche Zyklen kannten, deren Uberginge sie
kultisch begingen. Da in der Liturgie die gewohnten Kategorien der linearen Zeit aufgehoben und durch eine Art
von ,heiliger Zeit” ersetzt werden, in der es kein ,Friher” oder ,Spater”, sondern nur noch ein ewiges ,Jetzt“
gibt, erinnern die Glaubigen an den einzelnen Festtagen nicht nur an die historischen Begebenheiten, die den
einzelnen Festtagen zugrunde liegen, sondern vollziehen diese gleichsam in der Liturgie mit, machen diese also

14



,gegenwartig.” Wenn deshalb Gldaubige an der Eucharistie teilnehmen, dann erleben sie gleichsam kultisch das
letzte Abendmahl am Griindonnerstag mit, ist der Christus unter ihnen gegenwartig und bereiten sie sich auf die
endzeitliche Gemeinschaft mit Gott vor (Sacrosanctum Concilium 7).

Das heutige christliche Kirchenjahr weist besonders Bezlige zum Festkreis des alten Israel auf, aus dem das
Christentum hervorgegangen ist — mit dem Unterschied, dass das Christentum dem Sonnenkalender gefolgt ist,
wahrend sich der jldische, wie der islamische, Jahreskreis am Mondkalender orientiert. Zwei Hauptfeste bilden
dabei die Achse, um die sich das christliche Kirchenjahr dreht: In zeitlicher Ndhe zum jlidischen Pessachfest feiern
die Christinnen und Christen am ersten Sonntag nach dem Friihlingsvollmond das Fest der Auferstehung des
Herrn: Ostern. Wohl eher aus der antiken romischen Religion stammt hingegen das Datum fiir die Feier der
Menschwerdung und Geburt Gottes am 25. Dezember, weil das Christentum wahrscheinlich im 4. Jh die
romische Feier der Geburt des unbesiegbaren Sonnengottes iberformt und dessen Datum christlich belegt hat.
Wiederum der Zeitspanne von 50 Tagen zwischen dem jlidischen Pessach- und dem jidischen Schawuotfest
entspricht der christliche Brauch der Begehung des Pfingstfestes, das ebenfalls auf den 50. Tag nach dem
Ostersonntag terminiert ist, was sich an seinem Namen der pentékosté zeigt.

Der christliche Weihnachtsfestkreis fangt mit der Vorbereitungszeit auf den eigentlichen Festtag, der am 25.
Dezember gefeiert wird, an und setzt im rémischen Ritus mit dem ersten Sonntag nach dem 30. November ein,
in der byzantinisch-orthodoxen Liturgie hingegen am 15. November, d.h. genau 40 Tage vor dem Fest der Geburt
des Herrn. Die westsyrische Liturgie kennt eine Vorbereitungszeit von sechs Sonntagen auf den Festtag, die
ostsyrische von deren vier. In der armenischen Kirche betragt die Zeitspanne hingegen sieben Tage, die vom 29.
Dezember an bis zum 6. Januar gerechnet werden. In Anlehnung an die Berichte der Evangelien fuhrt dieser
Weihnachtsfestkreis Gber die Feste der Beschneidung des Herrn (1. Januar) und dessen Taufe (6. Januar) bis hin
zur Feier der Darstellung des Herrn im Tempel am 2. Februar, mit welcher er seinen praktischen Abschluss findet,
obwohl er, wortlich genommen seit der Liturgiereform im rémischen Ritus nur noch bis zum Sonntag nach dem
Fest der Erscheinung des Herrn am 6. Januar reicht.

Wie der Weihnachtsfestkreis, kennt der Osterfestkreis ebenfalls eine Vorbereitungszeit, die in einer in den
einzelnen christlichen Traditionen unterschiedlich langen Fastenzeit ihren Ausdruck findet und lber die so
genannte ,Heiligen Woche” vom Palmsonntag Uber das Letzte Abendmahl am Grindonnerstag und den
Kreuzestod Jesu am Karfreitag zur Auferstehung des Herrn von den Toten am Ostersonntag fiihrt, an die sich eine
50tagig Osterliche Freudenzeit anschlie8t, die iber die Himmelfahrt Christi am 40. Tag nach Ostern bis zum Fest
der AusgieRung des HI. Geistes am 50. Tag nach dem Ostersonntag andauert.

Die verbleibende Zeitspanne wird als ,,Zeit im Jahreskreis” verstanden, und, je nach christlicher Tradition, mit
unterschiedlichen Gedenktagen geflllt. Dabei unterscheiden die einzelnen christlichen Traditionen nach
unterschiedlichen Kategorien von Festen, der romische Ritus z.B. nach Hochfesten, Festen und gebotenen
Gedenktagen, der armenische nach Herrenfesten, Heiligengedenken und Fastentagen. Auf Grund der Wichtigkeit
des Sonntags als Tag der Auferstehung des Herrn wird diese Zeit zumeist nach den Sonntagen gezahlt, also z.B.
soundsovielter Sonntag im Jahreskreis.

Einen astronomischen Wendepunkt im natiirlichen Sonnen- wie christlichen Kirchenjahr bildet dabei das Fest
der Geburt von Johannes dem Taufer, das am 24. Juni, also zur Zeit der Sommersonnwende, gefeiert wird; denn
nach christlichem Verstiandnis reprasentiert Johannes der Tiufer als letzter der Propheten den Ubergang von der
altisraelitischen Prophetie auf Jesus den Christus, wobei Johannes nach Joh 3,30, kleiner werden” muss, wahrend
dieser ,,wachsen” soll, was der abnehmenden Tageslange von der Sommer- zur Wintersonnwende am 21.
Dezember entspricht. Das Datum des 24. Juni, das sechs Monate vor dem Fest der Geburt des Herrn am 25.
Dezember liegt, ergibt sich aus der Notiz von Lk 1,26, nach welcher Elisabet, die Mutter von Johannes dem Taufer,
im sechsten Monat schwanger ist, als der Engel Gabriel Maria die Empfangnis Jesu verkiindet (Lk 1,26-38). GemaR
dieser biblischen Uberlieferung ist Johannes der Taufer deshalb sechs Monate ilter als Jesus.

Bei der Festlegung der einzelnen christlichen Feiertage im Jahreskreis ergibt sich eine Schwierigkeit daraus,
dass der romische Papst Gregor XlII (T 1585) im Jahr 1582 eine Reform des bis dahin in der christlichen Welt
verwendeten Kalender, den der romische Staatsmann Caius lulius Caesar (T 44 v.Chr.) im Jahr 45 v.Chr. eingefiihrt
hatte, verordnete. Wahrend die westlichen Kirchen und die viele moderne Staaten diese Reform mitmachten,
lehnen sie bis heute eine Reihe von orthodoxen Kirchen der byzantinischen Tradition (wie die russisch-orthodoxe
Kirche oder die serbisch-orthodoxe Kirche) ab. In der altorientalischen syrisch-orthodoxen Kirche wird derzeit
dartber diskutiert, welcher der beide Kalender einheitlich fiir alle Glaubigen angewandt werden soll, weil
einzelne Teilkirchen im Nahen Osten und in Indien unterschiedliche Kalender anwenden. Die armenisch-
apostolische Kirche hat dagegen im 20. Jh den gregorianischen Kalender ibernommen, ebenso die Apostolische
Kirche des Ostens. Die koptisch-orthodoxe Kirche wendet hingegen eine christliche Uberarbeitung des
altagyptischen Kalenders an. Diese Unklarheit fiihrt dazu, dass diejenigen Kirchen, die sich weiterhin am
julianischen Kalender orientieren, die einzelnen Festtage an einem anderen Tag feiern, als wir es nach dem
gregorianischen Kalender, der auch heute im deutschsprachigen Raum unser sdkulares Jahr bestimmt, gewohnt
sind. Die Differenz zwischen den beiden Kalendern betragt in der Regel 13 Tage, auch wenn in den orthodoxen

15



Kirchen der byzantinischen Reform im 20. Jh eine Initiative gestartet ist, um durch eine eigene Einfligung von
Schalttagen in den julianischen Kalender die Verschiedenheit zum gregorianischen Kalender zu minimieren.

Eine zweite Herausforderung besteht darin, dass einige der christlichen Feiertage fest stehen, also immer am
gleichen Tag gefeiert werden, wahrend andere flexibel sind, weil sie beispielsweise am 40. oder 50. Tag nach
Ostern feierlich begangen werden. Daher schwankt ihr jeweiliges Festdatum von Jahr zu Jahr mit dem
Ostertermin, von dem sie abhangig sind. Die Spannbreite reicht dabei vom 22. Marz, dem friihesten
astronomischen Termin fiir den Ostersonntag, und dem 25. April, dem letztmdglichen Datum.

Das Kirchenjahr beginnt schlieBlich im romischen Ritus und in der evangelisch-lutherischen Liturge heute mit
dem ersten Sonntag, der auf den 30. November folgt. Dieser wird als erster der vier Adventssonntage gefeiert.
In der byzantinisch-orthodoxen Tradition nimmt es hingegen am 1. September seinen Anfang, um als ersten
Festtag den der Geburt der Gottesmutter am 8. September zu begehen. In der koptisch-orthodoxen Kirche fallt
der Beginn des Kirchenjahres auf den 11. September. In der syrisch-orthodoxen Kirche ist der erste Tag des neuen
Kirchenjahres der achte Sonntag vor dem Fest der Geburt des Herrn. Um das Kirchenjahr mit einem Fest
abzuschlieRen, wurde im 20. Jh in den romischen Ritus das Christkonigsfest eingefiihrt, welches seit der
Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-1965) am Abschluss des Kirchenjahrs gefeiert wird.

Text 20, Der Pfingstsonntag [Eintrag im digitalen Interreligiosen Kalender des BaFid]
Pfingstsonntag
beweglicher Feiertag: 5. Juni 2022 nach gregorianischem Kalender, 12. Juni 2022 nach julianischem Kalender

50 Tage nach Ostern feiern Christinnen und Christen das Pfingstfest. Durch den Gedenktag erinnert die Liturgie
der Kirchen an die Herabkunft des HI. Geistes auf die Apostel (Apg 2,1-42), der sich auf diesen in Form von
»Zungen wie Feuer” niederlasst (Apg 2,3) und ihnen eingibt, in fremden Sprachen reden zu kénnen (Apg 2,4).
Nach dem Bericht der Apostelgeschichte kam es auf die so genannte Pfingstpredigt des Petrus hin (Apg 2,14-36)
zu ersten Bekehrungen (Apg 2,37-42), weshalb der Pfingsttag liturgisch auch als ,,Geburtstag” der Kirche gilt. Den
Abschluss der 50tdgigen osterlichen Festzeit am Pfingstsonntag versinnbildlicht in der byzantinisch-orthodoxen
wie in der syrischen Liturgie der Ritus des Kniebeugens (Gonyklisia/Sym Byrké). Da das Beugen der Knie an den
menschlichen Siindenfall erinnert und das Wiedererheben die Auferstehung des Herrn symbolisch nachvollzieht,
stehen die Glaubigen in den 6stlichen Traditionen wahrend der gesamten Zeit der Pentekoste. Dies andert sich
nun mit dem Abschluss des Osterfestkreises.

Theologisch erfillt sich durch die Herabkunft des HI. Geistes auf die Zwolf die Ankiindigung Jesu, dass er ihnen
den Beistand (ho paraklétos) senden werde, wenn er fortgegangen sei (Joh 16,7). Insofern stellt das Pfingstfest
den Ubergang von der Zeitspanne von Jesu Auferstehung (in der Osternacht) und seinen Erscheinungen bis zur
Himmelfahrt (40 Tage nach Ostern) dar, die nun, an Pfingsten, durch das Wirken des HI. Geistes in der Kirche wie
in der Schopfung abgeldst wird.

Religionsgeschichtlich setzt der romische Ritus durch die Lesung von Gen 11,1-9, das Wirken Gottes an den
Aposteln (Apg 2,1-42) in einen Gegensatz zu seinem Handeln beim Turmbau zu Babel (Gen 11,1-9). Wahrend er
namlich in Babylon die eine Sprache der Menschen (Gen 11,1) verwirrte, um diese am Bau des Turmes zu hindern
(Gen 11,6), versetzt nun Gottes Geist die Apostel in die Lage, verschiedene Sprache zu sprechen (Apg 2,4). Die
Zeitspanne der 50 Tage stimmt dartber hinaus mit dem jldischen Brauch Ulberein, 50 Tage nach Pessach das
Schawuotfest zu feiern.

Text 21, Das Ruhen Gottes bei der Schopfung Gen 2,1-2

So wurden Himmel und Erde vollendet und ihr ganzes Geflige. Am siebten Tag vollendete Gott das Werk, das er
geschaffen hatte, und er ruhte am siebten Tag, nachdem er sein ganzes Werk vollbracht hatte. Und Gott segnete
den siebten Tag und erklarte ihn fiir heilig; denn an ihm ruhte Gott, nachdem er das ganze Werk der Schopfung
vollendet hatte.

Text 22, Die Ruhe am Sabbat nach Ex 20,8-11

Gedenke des Sabbats: Halte ihn heilig! Sechs Tage darfst du schaffen und jede Arbeit tun! Der siebte Tag ist ein
Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott, geweiht. An ihm darfst du keine Arbeit tun: du, dein Sohn und deine Tochter,
dein Sklave und deine Sklavin, dein Vieh und der Fremde, der in deinen Stadtbereichen Wohnrecht hat. Denn in
sechs Tagen hat der Herr Himmel, Erde und Meer gemacht und alles, was dazugehort; am siebten Tag ruhte er.
Darum hat der Herr den Sabbattag gesegnet und ihn fiir heilig erklart.

Text 23, Die Ruhe am Sabbat nach Dtn 5,12-15

Achte auf den Sabbat: Halte ihn heilig, wie es dir der Herr, dein Gott, zur Pflicht gemacht hat. Sechs Tage darfst
du schaffen und jede Arbeit tun. Der siebte Tag ist ein Ruhetag, dem Herrn, deinem Gott, geweiht. An ihm darfst
du keine Arbeit tun: du, dein Sohn und deine Tochter, dein Sklave und deine Sklavin, dein Rind, dein Esel und

16



dein ganzes Vieh und der Fremde, der in deinen Stadtbereichen Wohnrecht hat. Dein Sklave und deine Sklavin
sollen sich ausruhen wie du. Denk daran: Als du in Agypten Sklave warst, hat dich der Herr, dein Gott, mit starker
Hand und hoch erhobenem Arm dort herausgefiihrt. Darum hat es dir der Herr, dein Gott, zur Pflicht gemacht,
den Sabbat zu halten.

Text 24, Das siebte Jahr, Lev 25,2-7

Rede zu den Israeliten und sag zu ihnen: Wenn ihr in das Land kommt, das ich euch gebe, soll das Land Sabbatruhe
zur Ehre des Herrn halten. Sechs Jahre sollst du dein Feld besden, sechs Jahre sollst du deinen Weinberg
beschneiden und seinen Ertrag ernten. Aber im siebten Jahr soll das Land eine vollstédndige Sabbatruhe zur Ehre
des Herrn halten: Dein Feld sollst du nicht besden und deinen Weinberg nicht beschneiden. Den Nachwuchs
deiner Ernte sollst du nicht ernten und die Trauben deines nicht beschnittenen Weinstockes sollst du nicht lesen.
Fiir das Land soll es ein Jahr der Sabbatruhe sein. Der Sabbat des Landes selbst soll euch ernahren: dich, deinen
Knecht, deine Magd, deinen Lohnarbeiter, deinen Halbbiirger, alle, die bei dir leben. Auch deinem Vieh und den
Tieren in deinem Land wird sein ganzer Ertrag zur Nahrung dienen.

Text 25, Das Jobeljahr, Lev 25,8-13

Du sollst sieben Jahreswochen, siebenmal sieben Jahre, zdhlen; die Zeit von sieben Jahreswochen ergibt fiir dich
neunundvierzig Jahre. Im siebten Monat, am zehnten Tag des Monats, sollst du das Signalhorn erténen lassen;
am Verséhnungstag sollt ihr das Horn im ganzen Land ertonen lassen. Erklart dieses flinfzigste Jahr fiir heilig und
ruft Freiheit fir alle Bewohner des Landes aus! Es gelte euch als Jubeljahr. Jeder von euch soll zu seinem
Grundbesitz zurtickkehren, jeder soll zu seiner Sippe heimkehren. Dieses flinfzigste Jahr gelte euch als Jubeljahr.
lhr sollt nicht sden, den Nachwuchs nicht abernten, die unbeschnittenen Weinstdcke nicht lesen. Denn es ist ein
Jubeljahr, es soll euch als heilig gelten. Vom Feld weg sollt ihr den Ertrag essen. In diesem Jubeljahr soll jeder von
euch zu seinem Besitz zurtickkehren.

Text 26, Aus der Didache

Kapitel 8.1 [dt. US W. Geerlings, Freiburg u.a. 1991]

Eure Fasttage sollt ihr nicht gemeinsam mit den Heuchlern halten. Sie fasten namlich am Montag und
Donnerstag; ihr aber sollt am Mittwoch und Freitag fasten.

Text 27, Sacrosanctum Concilium 106 zum Sonntag

Aus apostolischer Uberlieferung, die ihren Ursprung auf den Auferstehungstag Christi zuriickfiihrt, feiert die
Kirche Christi das Pascha-Mysterium jeweils am achten Tage, der deshalb mit Recht Tag des Herrn oder Herrentag
genannt wird. An diesem Tag missen die Christglaubigen zusammenkommen, um das Wort Gottes zu horen, an
der Eucharistiefeier teilzunehmen und so des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn Jesus zu
gedenken und Gott dankzusagen, der sie "wiedergeboren hat zu lebendiger Hoffnung durch die Auferstehung
Jesu Christi von den Toten" (1 Petr 1,3). Deshalb ist der Herrentag der Ur-Feiertag, den man der Frommigkeit der
Glaubigen eindringlich vor Augen stellen soll, auf dass er auch ein Tag der Freude und der MuRe werde. Andere
Feiern sollen ihm nicht vorgezogen werden, wenn sie nicht wirklich von héchster Bedeutung sind; denn der
Herrentag ist Fundament und Kern des ganzen liturgischen Jahres.

Text 28, Sacrosanctum Concilium 83-90 zum Stundengebet

83. Als der Hohepriester des Neuen und Ewigen Bundes, Christus Jesus, Menschennatur annahm, hat er in die
Verbannung dieser Erde jenen Hymnus mitgebracht, der in den himmlischen Wohnungen durch alle Ewigkeit
erklingt. Die gesamte Menschengemeinschaft schart er um sich, um gemeinsam mit ihr diesen gottlichen
Lobgesang zu singen. Diese priesterliche Aufgabe setzt er namlich durch seine Kirche fort; sie lobt den Herrn
ohne Unterlass und tritt bei ihm fiir das Heil der ganzen Welt ein nicht nur in der Feier der Eucharistie, sondern
auch in anderen Formen, besonders im Vollzug. des Stundengebetes.

84. Das Stundengebet ist nach alter christlicher Uberlieferung so aufgebaut, daR der gesamte Ablauf des Tages
und der Nacht durch Gotteslob geweiht wird. Wenn nun die Priester und andere kraft kirchlicher Ordnung
Beauftragte oder die Christglaubigen, die zusammen mit dem Priester in einer approbierten Form beten, diesen
wunderbaren Lobgesang recht vollziehen, dann ist dies wahrhaft die Stimme der Braut, die zum Brautigam
spricht, ja es ist das Gebet, das Christus vereint mit seinem Leibe an seinen Vater richtet.

85. Alle, die das vollbringen, erfiillen eine der Kirche obliegende Pflicht und haben zugleich Anteil an der héchsten
Ehre der Braut Christi; denn indem sie Gott das Lob darbringen, stehen sie im Namen der Mutter Kirche vor dem
Throne Gottes.

86. Die Priester im heiligen Dienst der Seelsorge werden das Stundenlob mit umso gréRerem Eifer vollziehen, je
lebendiger sie sich bewusst sind, dass sie die Mahnung des heiligen Paulus zu befolgen haben: "Betet ohne
UnterlaR" (1 Thess 5,17); denn es ist der Herr allein, welcher der Arbeit, in der sie sich miihen, Wirksamkeit und

17



Gedeihen geben kann, er, der gesagt hat: "Ohne mich konnt ihr nichts tun" (Joh 15,5). Als die Apostel Diakone
einsetzten, haben sie darum gesagt: "Wir aber werden uns dem Gebet und dem Dienst des Wortes widmen"
(Apg 6,4).

87. Damit aber das Stundengebet sowohl von den Priestern wie auch von den andern Gliedern der Kirche unter
den gegebenen Verhaltnissen besser und vollkommener verrichtet werde, hat es dem Heiligen Konzil gefallen,
in Weiterfihrung der vom Apostolischen Stuhl gliicklich begonnenen Reform im Hinblick auf das Stundengebet
nach dem romischen Ritus folgendes zu verfiigen.

88. Da die Heiligung des Tages Ziel des Stundengebetes ist, soll die liberlieferte Folge der Gebetsstunden so
neugeordnet werden, dass die Horen soweit wie méglich ihren zeitgerechten Ansatz wiedererhalten. Dabei soll
zugleich den heutigen Lebensverhaltnissen Rechnung getragen werden, in denen vor allem jene leben, die
apostolisch tatig sind.

89. Deshalb sollen bei der Reform des Stundengebetes die folgenden Richtlinien eingehalten werden:

a) Die Laudes als Morgengebet und die Vesper als Abendgebet, nach der ehrwiirdigen Uberlieferung der
Gesamtkirche die beiden Angelpunkte des taglichen Stundengebetes, sollen als die vornehmsten Gebetsstunden
angesehen und als solche gefeiert werden.

b) Die Komplet soll so eingerichtet werden, dass sie dem Tagesabschluss voll entspricht.

c) Die sogenannte Matutin soll zwar im Chor den Charakter als nachtliches Gotteslob beibehalten, aber so
eingerichtet werden, dass sie sinnvoll zu jeder Tageszeit gebetet werden kann. Sie soll aus weniger Psalmen und
langeren Lesungen bestehen.

d) Die Prim soll wegfallen.

e) Im Chor sollen die kleinen Horen, Terz, Sext und Non beibehalten werden. AuBerhalb des Chores darf man
eine davon auswahlen, die der betreffenden Tageszeit am besten entspricht.

90. Bei alledem bleibt das Stundengebet als 6ffentliches Gebet der Kirche auch Quelle der Frommigkeit und
Nahrung fiir das persdnliche Beten. Deshalb werden die Priester und alle anderen, die am Stundengebet
teilnehmen, eindringlich im Herrn gemahnt, dass dabei das Herz mit der Stimme zusammenklinge. Um das besser
verwirklichen zu kénnen, sollen sie sich eine reichere liturgische und biblische Bildung aneignen, zumal was die
Psalmen betrifft. Die ehrwiirdigen, jahrhundertealten Kostbarkeiten des Romischen Stundengebetes sollen bei
der Reform so neugefasst werden, dass alle, denen sie in die Hand gegeben sind, leichter in ihren vollen Genuss
gelangen kénnen.

Text 29, Die frithchristliche Stundenliturgie

Lat. Traditio apostolica [dt. US W. Geerlings, Freiburg u.a. 1992]

Kapitel 41

Wenn die Glaubigen, Manner wie Frauen, am Morgen vom Schlaf aufstehen, sollen sie sich noch vor Beginn der
Arbeit die Hande waschen, zu Gott beten und sich erst dann an ihre Arbeit begeben. Wenn eine Unterweisung
und Erklarung des Wortes Gottes gehalten wird, so soll man dort teilnehmen im BewuBtsein, dass es Gott selbst
ist, den man in dem, der lehrt, hort (vgl. Lk 10,16; Joh 6,45). Wer in der Kirche betete, wird dem Bésen, das der
Tag bringt, aus dem Weg gehen koénnen. [...]

Bist du zu Hause, bete um die dritte Stunde und lobe Gott. Bist du aber zu diesem Zeitpunkt anderswo, bete zu
Gott in deinem Herzen. Denn in dieser Stunde ist Christus ans Holz genagelt und zur Schau gestellt worden (vgl.
Mk 15,25; Joh 19,37). Deshalb hat auch im Alten Testament das Gesetz vorgeschrieben, daR man die Schaubrote
jederzeit darbringe (vgl. Ex 25,30; Hebr 9,20) als Urbilder des Leibes und des Blutes Christi (vgl. Lev. 24,5-9; 1Kor
5,7). Die Opferung des vernunftlosen Lammes ist namlich ein Bild flir das vollkommene Lamm. Denn Christus ist
der Hirte, er ist auch ,,das Brot, das vom Himmel herabgekommen ist“ (Joh 6,51).

Ebenso bete zur sechsten Stunde. Denn als man Christus ans Holz des Kreuzes schlug, wurde der Tag
unterbrochen, und eine groRe Finsternis breitete sich aus (vgl. Mt 27,45; Mk 15,33; Lk 23,44). Daher soll man in
jener Stunde ein kraftvolles Gebet verrichten, um die Stimme dessen nachzuahmen, der damals betete (vgl. Mk
15,34; Lk 23,46), und der die gesamte Schopfung der ungldaubigen Juden wegen verdunkelte.

Man verrichte auch zur neunten Stunde (vgl. Mk 15,34) ein groBes Gebet und einen groRen Lobpreis, um die
Seelen der Gerechten nachzuahmen, die Gott loben, der nicht ligt, der seiner Heiligen gedenkt und sein Wort
gesandt hat, um sie zu erleuchten. Zu dieser Stunde ward Christus in die Seite gestochen, vergofl Wasser und
Blut (vgl. Joh 19,34) und erleuchtete den Rest des Tages bis zum Abend. Daraufhin schlief er ein, begann den
neuen Tag und vollendete so das Bild der Auferstehung.

Bete auch, bevor dein Kérper sich zur Ruhe niederlegt. Gegen Mitternacht aber erhebe dich, wasche deine Hande
und beten. Wenn deine Frau bei dir ist, betet zusammen.

Text 30, Num 28,1-8
Der Herr sprach zu Mose: Gib den Israeliten folgenden Befehl und sag zu ihnen: lhr sollt darauf bedacht sein, zur
festgesetzten Zeit meine Opfergaben, meine Speise, durch das Feueropfer als beruhigenden Duft mir

18



darzubringen. Sag ihnen: Das ist das Feueropfer, das ihr dem Herrn darbringen sollt: taglich zwei fehlerlose
einjahrige Lammer als regelmaRiges Brandopfer. Das eine Lamm sollst du am Morgen, das zweite Lamm zur
Abendddmmerung herrichten, dazu ein zehntel Efa Feinmehl, das mit einem viertel Hin gestoRenen Ols vermengt
ist, als Speiseopfer. Das ist das regelmaRige Brandopfer, das am Sinai als beruhigender Duft flir den Herrn, als
Feueropfer hergerichtet wurde. Das dazugehorende Trankopfer soll aus einem viertel Hin je Lamm bestehen. Am
Heiligtum gieR als Trankopfer fiir den Herrn berauschendes Getrdank aus! Das zweite Lamm sollst du zur
Abenddammerung herrichten; ebenso wie am Morgen sollst du es zusammen mit einem Speiseopfer und einem
dazugehorenden Trankopfer als Feueropfer, als beruhigenden Duft flir den Herrn herrichten.

Text 31, Dan 6,11

Als Daniel erfuhr, dass das Schreiben unterzeichnet war, ging er in sein Haus. In seinem Obergemach waren die
Fenster nach Jerusalem hin offen. Dort kniete er dreimal am Tag nieder und richtete sein Gebet und seinen
Lobpreis an seinen Gott, ganz so, wie er es gewohnt war.

Text 32, Sacrosanctum Concilium 109 zur kirchlichen Buf3e- und Fastenzeit

109. Die vierzigtagige Fastenzeit hat die doppelte Aufgabe, vor allem einerseits durch Tauferinnerung oder
Taufvorbereitung, andererseits durch BulRe die Glaubigen, die in dieser Zeit mit groRerem Eifer das Wort Gottes
hoéren und dem Gebet obliegen sollen, auf die Feier des Pascha-Mysteriums vorzubereiten. Dieser
Doppelcharakter soll sowohl in der Liturgie wie auch in der Liturgiekatechese in helles Licht geriickt werden.

a) Daher sollen die der Fastenliturgie eigenen Taufmotive starker genutzt werden; einige sollen gegebenenfalls
aus der alteren Tradition wieder hervorgeholt werden.

b) Das gleiche ist zu sagen von den BuRelementen. In der Katechese aber soll den Glaubigen gleichzeitig mit den
sozialen Folgen der Siinde das eigentliche Wesen der BulRe eingescharft werden, welche die Sinde verabscheut,
insofern sie eine Beleidigung Gottes ist; dabei ist die Rolle der Kirche im BuRgeschehen wohl zu beachten und
das Gebet fur die Stinder sehr zu betonen.

110. Die BuRe der vierzigtigigen Fastenzeit sei nicht bloRB eine innere und individuelle Ubung, sondern auch eine
duBere und soziale. Die BuBpraxis soll je nach den Moglichkeiten unserer Zeit und der verschiedenen Gebiete
wie auch nach den Verhéltnissen der Glaubigen gepflegt und von den in Art. 22 benannten Autoritdten
empfohlen werden. Unangetastet aber bleiben soll das Pascha-Fasten am Freitag des Leidens und des Todes
unseres Herrn; es ist Gberall zu begehen und, wo es angebracht erscheint, auf den Karsamstag auszudehnen,
damit man so hochgestimmten und aufgeschlossenen Herzens zu den Freuden der Auferstehung des Herrn
gelange.

Text 33, Jesus fastet 40 Tage und Nachte in der Wiiste und wird versucht [Mt 4,1-11]

Dann wurde Jesus vom Geist in die Wiste gefiihrt; dort sollte er vom Teufel in Versuchung gefiihrt werden. Als
er vierzig Tage und vierzig Nachte gefastet hatte, bekam er Hunger. Da trat der Versucher an ihn heran und sagte:
Wenn du Gottes Sohn bist, so befiehl, dass aus diesen Steinen Brot wird. Er aber antwortete: In der Schrift heildt
es: Der Mensch lebt nicht nur von Brot, sondern von jedem Wort, das aus Gottes Mund kommt. Darauf nahm
ihn der Teufel mit sich in die Heilige Stadt, stellte ihn oben auf den Tempel. und sagte zu ihm: Wenn du Gottes
Sohn bist, so stiirz dich hinab; denn es heiRt in der Schrift: Seinen Engeln befiehlt er, / dich auf ihren Handen zu
tragen, / damit dein FuR nicht an einen Stein st6Rt. Jesus antwortete ihm: In der Schrift heit es auch: Du sollst
den Herrn, deinen Gott, nicht auf die Probe stellen. Wieder nahm ihn der Teufel mit sich und fiihrte ihn auf einen
sehr hohen Berg; er zeigte ihm alle Reiche der Welt mit ihrer Pracht und sagte zu ihm: Das alles will ich dir geben,
wenn du dich vor mir niederwirfst und mich anbetest. Da sagte Jesus zu ihm: Weg mit dir, Satan! Denn in der
Schrift steht: Vor dem Herrn, deinem Gott, sollst du dich niederwerfen und ihm allein dienen. Darauf liel} der
Teufel von ihm ab und es kamen Engel und dienten ihm.

19



