Anmerkungen zu der Zeit aus islamischer Sicht
von Antonia Oksiizoglu (antonia.oksuzoglu@fau.de)
Stand: 24. November 2021

1. Einleitung: Die Zeit — eine Grunderfahrung des Menschen

Zeit ist ein existenzieller Teil der menschlichen Erfahrung, von der in allen Gesellschaften und
Religionen diverse Vorstellungen existieren. NaturgemaR konnen sich die konzeptionellen
Vorstellungen von Zeit sowie die Art und Weise Uiber diese zu sprechen oder sie zu erfahren
unterscheiden. In der Analyse interreligioser Diskurse ist es deshalb wichtig, verschiedene

Perspektiven zu bedenken, damit Unterschiede und Gemeinsamkeiten erkennbar werden.

2. Hauptteil

2.1 Modelle und Forschungsansatze zu Zeitkonzepten

Um die verschiedenen Zeitkonzepte in Religionen und Kulturen besser zu verstehen, wurden
Modelle zur Analyse entwickelt. Eines der bekanntesten Modelle ist die Unterscheidung
zwischen einer linearen und einer zyklischen Wahrnehmung der Zeit, durch die verschiedene
Verlaufsformendargestellt werden sollen. Die lineare Zeitwahrnehmung verweist auf eine
Aneinanderreihung von Zeitpunkten, wie man es z.B. aus der Geschichtsschreibung kennt. Die
zirkulare Zeit soll dagegen in einem zyklischen System gedacht werden, in dem einzelne
Zeitpunkte wiederkehren. Da beide Systeme nur selten isoliert voneinander existieren, gibt es
mit dem Modell der komplex-linearen Zeitwahrnehmung einen weiteren Ansatz, der
beispielsweise in der ethnologischen Forschung angewendet wird. Dieser umfasst eine Art
Kombination linearer und zyklischer Zeitvorstellung. Ein Beispiel ist der Jahreskreis mit seinen
Monaten und Feiertagen, der sich jedes Jahr wiederholt, aber dennoch linear ausgerichtet ist;
schlieBlich folgt ein Jahreszyklus dem anderen, die Zyklen stehen quasi linear hintereinander.
Dariber hinaus gibt es in manchen Gesellschaften Zeitvorstellungen die weder rein linear,
zyklisch noch komplex linear dargestellt werden kénnen.!

Der Religionswissenschaftler Mircea Eliade betont, dass insbesondere fir religiose Menschen
die Zeit nicht homogen und stetig sei, sondern unterschiedliche Qualitat habe. Grundlegend
stellt er heilige und profane Zeit gegentiber. Die heilige Zeit umfasst insbesondere Festzeiten,

wahrend die profane Zeit der Alltag sei. Das bedeutet, dass die Phasen der heiligen Zeit eine

! Dieter Haller, dtv-Atlas Ethnologie. Mit 127 Abbildungsseiten in Farbe. Grafische Gestaltung der Abbildungen
Bernd Rodekohr. Miinchen 2005, 113.


mailto:antonia.oksuzoglu@fau.de

andere Zeitstruktur aufweisen als die profanen. In der heiligen Zeit versucht der religiose
Mensch laut Eliade dem Goéttlichen nah zu sein. Im heiligen Kalender, der zyklisch organisiert
ist, treten diese heiligen Zeiten immer wieder ein.?

Zu diesen Modellen gesellen sich mannigfaltige Ansdtze, um spezifische Aspekte der
Zeitvorstellungen von Kulturen und Religionen zu untersuchen. Besondere Aufmerksamkeit
kann beispielsweise die Analyse von Ubergangsritualen erlangen, die zwischen Zeiteinheiten
unterschiedlicher Qualitaten liegen. Ebenso kann neben den oben genannten Modellen, die
soziale (z.B. das kollektive Zeitsystem) oder die subjektive Zeitwahrnehmung (z.B.

Erinnerungen) im Fokus stehen. 3

2.2 Die Betrachtung des Kosmos aus islamischer Perspektive

2.1.1. Von einer vorislamischen zeitlichen Macht hin zur Macht Gottes lber die Zeit
Im vorislamischen Arabien existierten verschiedene Zeitbegriffe, einer davon war dahr (lange
Zeitspanne, Zeitalter), der sowohl in der vorislamischen Dichtung vorkam als auch spater im
Koran verwendet wurde. Dieser Begriff trug im vorislamischen Arabien die Vorstellung einer
zeitlichen Macht, der alles unterworfen war. Dahr wurde als unkontrollierbarer Prozess
verstanden, dem auch der Mensch unterworfen ist. Dieser Vorstellung zufolge ging das
sichtbare Leben des Menschen mit dessen Tode ganzlich zu Ende. Mit dem Koran verdandert
sich jedoch die Zeitvorstellung, wie Georges Tamer in seiner Schrift ,Zeit und Gott” feststellt.
Es lasst sich eine ,Entmachtung” der Zeit beobachten, indem Gottes Allmacht betont wird, die
auch die Zeit beherrscht und auf die Auferstehung der Menschen und das Leben nach dem

Tod hinausragt [Texte 1].4

2.1.2. Anfang und Ende der weltlichen Zeit — Schopfung und Eschatologie
Gott (arabisch: Allah) gilt im Islam als Schopfer der Welt [Texte 2]. Inwieweit etwas vor der
Schopfung existierte, wie beispielsweise Materie, Raum und Zeit, oder Gott alle Dinge aus dem
Nichts erschaffen hat, wurde von muslimischen Gelehrten detailliert diskutiert. Diese

Diskussion ist flir das Verstandnis eines islamisches Zeitkonzepts wichtig, denn mit dem

2 Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiésen, Hamburg 1957, 40.
3 Haller, dtv-Atlas Ethnologie, 111. Sowie: Nancy D. Munn, The Cultural Anthropology of Time: A Critical Essay,
in: Annual Review of Anthropology, Vol. 21 (1992), 93-123, hier: 95.
* Georges Tamer, Zeit und Gott. Hellenistische Zeitvorstellungen in der altarabischen Dichtung und im Koran,
Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients. Beihefte zur Zeitschrift ,Der Islam“, Bd. 20,
Berlin/New York 2008, 79. Sowie: Gerhard Bowering, The Concept of Time in Islam, in: Proceedings of the
American Philosophical Society, Vol. 141, 1 (1997), 55-66, hier: 57.

2



Argument der creatio ex nihilo wird das Argument gestarkt, dass nichts neben Gott ewig
existieren kann, auch nicht die Zeit. Der Theologe Abi Hamid Muhammad al-Gazali (gest.
505/1111) argumentiert in diesem Sinne in seiner Schrift ,,Die Inkohdrenz der Philosophen”
(Tahafut al-falasifa) gegen die Philosophen seiner Zeit, die eine Ewigkeit der Welt
postulierten. Die Welt, so bekraftigt al-Gazali die These der Schépfung aus dem Nichts, sei nur
durch den Willen Gottes neu entstanden [Text 3].° Fiir alles Andere, das im Unterschied zu
Gott zahl- und messbar sei, misse Endlichkeit angenommen werden, d.h. fir Kérper, Raum,
Bewegung und damit auch fiir die Zeit. Uberdies betont al-Gazali, dass jedes zeitliche Ereignis
verursacht werde, nur bei Gott nicht, denn er sei die erste Ursache. Somit kann Gott als
Schopfer alles Existierenden bezeichnet werden. Nichts kann existieren, bevor er es erschuf.
Folglich ist Gott der Schopfer der Welt, des Menschen und auch der Zeit, die mit der Schaffung
der Welt hervorgebracht wurde.

Der Philosoph Ibn Rusd (gest. 595/1198) dagegen erklart in seiner Schrift ,Uber die Harmonie
von Religion und Philosophie®, dass im Koran nichts darauf hinweise, dass Gott die Welt aus
dem Nichts erschaffen hatte. Auf den Koranvers 11:7 verweisend nimmt Ibn Rusd an, dass es
eine vorexistente Materie und eine Zeit vor der Schépfung gab.®

Im Koran heift es, dhnlich wie in der biblischen Uberlieferung, dass Gott die Welt in sechs
Tagen schuf, wobei, so wird oft angemerkt, ein gottlicher Tag der Schopfung nicht mit der
menschlichen Zeit gleichzusetzen sei, denn ein gottlicher Tag entspreche etwa 1000
menschlichen Jahren [Texte 4].7 Der sechstigige Schépfungsakt stellt zudem keine
abgeschlossene Handlung in der Vergangenheit dar, er dauert vielmehr an und wird in jedem
Moment weitergefiihrt. [Text 5] Deswegen bezieht sich die Anbetung Gottes als Schopfer
nicht auf die Vergangenheit, sondern auf jeden Moment in Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Als Schopfer der Welt wirkt Gott auf die gegenwartigen Zeiten ein und bewirkt den
Wechsel der Zeiten und schafft beispielsweise auch den Beginn eines jeden Tages und einer

jeden Nacht neu (24:43-44) 8

> Markus Walther, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik. Eine
vergleichende Fallstudie zu Christentum und Islam anhand der Texte von Meister Eckhart und al-Gazali,
Epistemata. Wirzburger wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie, Bd. 594, Wiirzburg 2018, 294-97.

® Ebd. 348. Sowie: Daniel Carl Peterson, “Creation”, in: Encyclopaedia of the Qur'an, Jane Dammen McAuliffe
(ed.), Georgetown University, Washington DC. Online abgerufen am 22.11.2021 http://dx.doi.org/10.1163/1875-
3922 g3 EQCOM 00045.

7 Franz Rosenthal, ,History and the Quran“, in: Encyclopaedia of the Qur’an, Jane Dammen McAuliffe (ed.),
Georgetown University, Washington DC. Online abgerufen am 22.11.2021, http://dx.doi.org/10.1163/1875-
3922 g3 EQCOM 00084.

& Tamer, Zeit und Gott, 212.



http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00045
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00045
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00084
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00084

Im Gegensatz zu Gott, der unabhangig von der Zeit in Ewigkeit existiert, ist der Mensch der
diesseitigen Welt mit der Zeit verbunden und zeigt so seine Endlichkeit. Die Dauer der
diesseitigen Welt, von Gemeinschaften und die Lebensdauer der Menschen ist von Gott
unwiderruflich festgelegt [Texte 6]. Dementsprechend heil3t es im Koran, dass Gott die Seele
der Menschen jeden Tag erneut aufweckt, bis sie den festgelegten Zeitpunkt ihres Todes
erreicht haben. Somit ist auch der Todeszeitpunkt eines jeden Menschen von Gott
vorherbestimmt [Texte 7]. Das Ende der Zeiten bringt Gott in abrupter apokalyptischer Form.
Am letzten Tag werden alle Menschen zu Gott zuriickkehren, weswegen man auch von einem
Lebenszyklus sprechen kann.®

Wie den Beginn der Schopfung legt Gott auch den Zeitpunkt des Weltendes fest. Zwar kann
der Mensch den Zeitpunkt von Anfang und Ende nicht kennen, da dieses Wissen allein Gott
vorbehalten ist [Text 8]. Dennoch warten Muslime auf Anzeichen, die die letzte Zeit, d.h. die
Zeit vor dem Weltende, ankiindigen. Diese Anzeichen werden in grofRer Zahl insbesondere in
der Hadith-Literatur erwdahnt. Nach Ablauf der weltlichen Zeit beginnt nach islamischer
Vorstellung die eschatologische Zeit, eine Art zweite Schdpfung ewiger Zeitdauer.®

Mit einem festgelegten Anfang und einem festgelegten Ende der irdischen Zeit wird also
zundchst ein lineares Zeitmodell suggeriert. Nimmt man aber diese erneuten Akte der
Neuschopfung mit in das Modell auf, so kann man von einem linear-zyklischen oder von einem
komplex-linearen Zeitmodell sprechen, dessen einzelne Zyklen (z.B. von Tag und Nacht) stets
neu erschaffen werden.!!

Den Einbezug eines linearen Zeitmodells impliziert eine gewisse Zielgerichtetheit der
zeitlichen Entwicklung. Dass die Schopfung nicht zwecklos ist und einen teleologischen
Charakter, auch im Hinblick auf den Menschen aufweist, wird z.B. im Koran in Sure 38:27
deutlich. Gott schuf den Kosmos fiir den Menschen; er machte die Nacht zum Ausruhen und
die Sterne in der Nacht, damit der Mensch in der Dunkelheit geleitet wird [Texte 9].%2

Ein besonderes komplexes kosmologisches Modell entwarf der andalusische Mystiker Ibn al-
‘Arabi (gest. 638/1240), in dessen Definition Zeit nur als Attribut, d.h. nicht allein existent,

definiert wird. Des Ofteren spricht er von einem kreisférmigen Zeitmodell, das keinen Anfang

® Gerhard Bowering, ,Time“, in: Encyclopaedia of the Quran, Jane Dammen McAuliffe (ed.), Georgetown
University, Washington DC. Online abgerufen am 22.11.2021, http://dx.doi.org/10.1163/1875-
3922 g3 EQCOM 00204. Sowie: Gerhard Bowering, Ideas of Time in Persian Sufism, in: Iran, Vol. 30 (1992), 77-
89.
19 walther, Zeit, 356.
1 Tamer, Zeit und Gott, 213.
12 peterson, Creation, http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922 g3 EQCOM 00045.

4



http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00204
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00204
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00045

oder Ende hat. Dabei muss dieses zirkulare Modell von einem zyklischen unterschieden
werden, wie es z.B. die Zyklen von Tagen, Wochen und Monaten darstellen. Das zirkulare
Modell umfasst im Denken Ibn al-‘Arabis die vollstéandige Zeit der Existenz der Schopfung, die
von Gott standig neu erschaffen wird. Dadurch, so Ibn al-‘Arabi, werde alles auf einen
gegenwartigen Moment reduziert, der immer neu geschaffen wird. Das Leben eines

Menschen stellt in diesem Kreis nur einen kleinen Punkt dar.3

2.1.3. Geschichtsverstindnis im Koran
Gott hat den Anfang der weltlichen Zeit geschaffen und wird das Ende derselben bestimmen,
in der Zwischenzeit wird die Schopfung durch ihn stetig erneuert. Die zeitlichen Ereignisse
zwischen Anfang und Ende der diesseitigen Welt unterliegen einem festgelegten
Gesamtmuster, einer Art Grundidee islamischer Zeit, so dass zwischen Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft nicht unterschieden werden muss.'* Dies wird in der Betrachtung des
Korans deutlich, in dem keine genauen Konzepte von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
beschrieben werden, sondern Zeit v.a. als Phasen der Vergangenheit oder als Momente
vorkommt. Abdodjavad Falaturi beschreibt diese Momente als eine statische Art einer ,Wo-
Zeit”, die gegentliber einer sukzessiven Zeitvorstellung im Koran lberwiege. Diese ,,Wo-Zeit”
begriinde sich in der Verwendung des arabischen Begriffes waqt (Zeit, Zeitpunkt), der bei
arabischen Philosophen auch zur Ubersetzung des griechischen kairos verwendet wurde.
Waqt sei weder linear, noch zyklisch zu verstehen, sondern gewissermalien eine raumhafte
»Wo-Zeit”, wodurch die Reihenfolge der Ereignisse nicht wichtig sei. Der Begriff zaman, der
oft flir chronos verwendet wurde, taucht im Gegensatz zu wagt nicht im Koran auf. Falaturi
geht des weiteren davon aus, dass das Hauptanliegen des Korans kein geschichtliches sei,
gemeint ist: kein linear-zeitliches. Auch liege das Wesentliche des Jingsten Gerichts nicht in
der Zeit des Auftretens. Schliefllich wird koranisch darauf verwiesen, dass jenes jederzeit
beginnen konnte (Koran 47:18). Vielmehr liege das Ziel der Schépfung und die Hauptaussage
der gottlichen Botschaft in der Gottergebenheit, der Hingabe an die gottliche Fiihrung, und
diese habe sich im Laufe der Zeit nicht verandert. Was das Jiingste Gericht angeht, so sei es,

wie Falaturi betont, nicht das Ziel der Schopfung.®

3 Mohamed Haj Yousef, Ibn ‘Arabi — Time and Cosmology, Culture and civilization in the Middle East, Bd. 11,

London, New York 2008, 51f.

14 Rosenthal, “History“, http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922 g3 EQCOM 00084.

> Abdoldjavad Falaturi, Zeit- und Geschichtserfahrung im Islam, in: Spektrum Iran 4, 2010, 60-77, hier: 62-70.
5



http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00084

Auch andere Theologen verweisen darauf, dass die gottliche Botschaft der Propheten sich
nicht verandert und weder heilsgeschichtlich noch kosmologisch ein Bruch der Geschichte zu
verzeichnen sei. ,Hier weicht das Geschichtsverstandnis des Islams von jenem des Judentums
und des Christentums ab. Der Islam kennt keine Auserwahlung durch die genetische
Determinante noch eine heilsgeschichtliche Wende durch die SelbstiduBerung Gottes.“'® Das
Geschichtliche, oft als linearer Prozess wahrgenommen, wird im Islam transzendiert und unter
die Ubermacht der géttlichen Botschaft gestellt.

Eine andere Position zur Geschichtlichkeit der koranischen Rede zeigt z.B. Omer Ozsoy.
Wahrend Falaturi die Hauptausrichtung des Korans als lberzeitlich und tbergeschichtlich
beschreibt, hebt Ozsoy die Situationsbezogenheit der koranischen Offenbarungen hervor. So
sieht er einen Widerspruch in der Betrachtungsweise der Theologen darin, dass der Koran
einerseits als ewig existierend gilt, andererseits sich aber in geschichtlichen Ereignissen
offenbart. Er befirwortet daher, den Koran geschichtlich zu lesen, denn dergestalt weise Sure

5:101 darauf hin, dass der Koran nur eine Form der Eingriffe Gottes in die Welt sei [Text 10].%7

3. Die Bedeutsamkeit der Zeit in der religiésen Praxis
3.1. Der islamische Kalender — Grundlagen islamischer Zeitrechnung

Im Islam gilt die Schopfung der Welt als Beginn der weltlichen Zeit. Die kalendarische
Zeitrechnung dagegen beginnt erst mit der Auswanderung (higra) des Propheten
Muhammads und seiner Anhdnger aus Mekka nach Medina (Jahr 0 nach higra/622 n. Chr.),
was unter dem Kalifen ‘Umar ibn al-Hattab (13—-23/634-644) festgelegt wurde.’® Man muss
also zwischen dem islamischen Kalender und der islamischen Weltzeit unterscheiden.
Wihrend in vorislamischer Zeit bei den Arabern ein lunisolarer Kalender Usus war, wurde mit
dem Koran ein reiner Mondkalender mit zwolf Monaten eingefiihrt. Die Anzahl der Monate
wird explizit in Sure 9:36 im Koran festgehalten [Text 11]. Jeder Monat im Mondjahr umfasst
29 oder 30 Tage, die Gesamtzahl der Tage ist aber etwa elf Tage kiirzer als die des

Sonnenjahres, an dem sich der in Europa verwendete gregorianische Kalender orientiert. Gott

16 Smail Balic, Geschichte — Islamisch, in: Lexikon religiéser Grundbegriffe. Judentum, Christentum, Islam, Adel
Theodor Khoury (Hg.), Wiesbaden 2007, 350.
17 Omer Ozsoy, Die Geschichtlichkeit der koranischen Rede und das Problem der urspriinglichen Bedeutung von
geschichtlicher Rede, in: Alter Text — neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Turkei heute. Eingeleitet, Gbersetzt
und kommentiert von Felix Korner SJ, Buchreihe der Georges-Anawati-Stiftung Religion und Gesellschaft
Modernes Denken in der islamischen Welt, Bd. 1, Freiburg, Basel, Wien 2006, 78-98, hier: 80-88.
18 Annemarie Schimmel, Das islamische Jahr. Zeiten und Feste, 4. Aufl., Miinchen 2014, 12.

6



verdeutlicht im Koran seinen Wunsch, dass die Zeiten von Menschen berechnet und Sonne
und Mond dafiir genutzt werden kénnen (Koran 6:96, 55:5).%°

Traditionell beginnt der Tag nach Sonnenuntergang. Dies ist nicht nur in der islamischen,
sondern auch in der jlidischen und christlichen Tradition der Fall, wie es im Schopfungsbericht
der Genesis heiBt: ,,Da ward aus Abend und Morgen der vierte Tag” (1. Moses 19).

So betrachtet fangen Feiertage immer am Abend des Vortages an, Freitagnacht ist also die
Nacht zwischen Donnerstag und Freitag und nicht die zwischen Freitag und Samstag. Ein neuer
Monat beginnt bei der ersten Sichtung der Mondsichel nach dem Neumond. Regional gelten
unterschiedliche Methoden der Berechnung. In manchen Landern wird die Sichtung des
Neumondes mit bloRem Auge bevorzugt, wahrend andernorts die Daten theoretisch
berechnet werden. So kénnen Anfangszeiten der islamischen Monate variieren.

Wahrend der Mondkalender fiir religiose Zwecke genutzt wird, werden in vielen Landern der
Welt unterschiedliche Kalenderformen verwendet, die sich insbesondere fiir administrative

Zwecke zusatzlich am Sonnenjahr orientieren.?®

3.2. Heilige Zeiten und Feiertage
Darauf, dass Zeiteinheiten fiir Menschen qualitativ unterschieden sind, wurde bereits
verwiesen. Dies ldsst sich auch auf die islamische Zeitwahrnehmung Ubertragen. Ein
anschauliches Beispiel fur die variierende Qualitat von Zeiteinheiten, ist der Feiertag (bzw. die
feierliche Nacht) der Nacht der Bestimmung (laylat al-gadr), in der die Herabsendung des
Korans gefeiert wird und die in Sure 97:3 als ,besser als tausend Monate” beschrieben wird.
Im Koran wird an mehreren Stellen von heiligen Monaten gesprochen, wobei nur in Sure 9:36
(s. Text 10) von der Anzahl vier die Rede ist. Die Einteilung von heiligen und nicht-heiligen
Monaten stammt noch — genau wie die Namen der Monate — aus vorislamischer Zeit aus dem
altarabischen Kalender, wurde aber durch die Offenbarung des Korans bestatigt und
ibernommen. Zu den heiligen Monaten vorislamischer Zeit gehoren Muharram, Ragab, DU |-
Qa‘da und DU |-Higga. Sie werden zwar nicht im Koran aufgefiihrt, doch nennt sie der Prophet

Muhammad in einer Predigt, wie es auch in der Hadith-Literatur Gberliefert wird [Text 12].

1% Michael Bonner, , Time Has Come Full Circle“: Martkets, Fairs and the Calendar in Arabica before Islam, in: The
Islamic Scholarly Tradition, Michael Cook (Hg.), Leiden, Boston 2011, 14-48, hier: 15-20. Sowie: Daniella Talmon-
Heller, Sacred Place and Sacred Time in the Medieval Islamic Middle East. A Historical Perspective. Edinburgh
2020, 127.
20 Simone Cristoforetti, Calendars, Islamic, in: Handbook of medieval studies: terms-methods-trends, Albrecht
Classen (Hg.), Vol 2. Berlin 2010, 1652-1657. Sowie: Schimmel, Das islamische Jahr, 17.

7



Im Islam gibt es zahlreiche Tage und Néachte, die als besonders wertvoll gelten und von
Muslimen weltweit mit unterschiedlichen Brauchen begangen werden. Diese erinnern z.B. an
bestimmte religiose Ereignisse, wie die Sintflut oder den Tod des Propheten-Enkels al-Husain
(Aschura), an Muhammads Nachtreise (isra’) oder an Geburtstage einzelner Propheten. In
diesen heiligen Zeiten haben traditionell gute wie schlechte Werke mehr Gewicht.?! Allerdings
war und ist die Betonung all dieser Feiertage und sind die damit zusammenhangenden
Feierlichkeiten umstritten, da nur zwei Feiertage tatsachlich vom Koran vorgegeben werden:
hierbei handelt es sich um das Fest des Fastenbrechens (id al-fitr) und das Opferfest (1d al-
adha).

Neben den Feiertagen hat auch der Wochentag Freitag flir Muslime eine besondere
Bedeutung. Denn es heiBt, dass Gott den Menschen an diesem Tag geschaffen habe [Text
13].22 Der Freitag ist der Tag der Versammlung, des gemeinsamen Gebets in der Moschee, der
Predigt (hutba). Der Freitag gilt vielerorts nicht als allgemeiner Ruhetag, sondern als Tag der
Versammlung, auch wenn in dem genannten Koranvers darauf hingewiesen wird, dass
Muslime fur die Zeit des Moscheebesuchs die Arbeit niederlegen diirfen, wie es auch in Sure

62:9 zu lesen ist [Text 14].23

3.3. BuB- und Fastenzeiten
Eine besondere Zeit im Jahreszyklus der Muslime ist der Fastenmonat Ramadan. Den ganzen
Monat miissen miindige Muslime von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang fasten. Da das
Mondjahr durch die Jahreszeiten wandert, findet der Ramadan immer zu anderen
Jahreszeiten statt. Dementsprechend andern sich die Dauer der taglichen Fastenzeit und die
duBeren Bedingungen des Fastens. Hitze und langere Tage erschweren das Fasten im Sommer
etwas im Vergleich zum Winter. Fir viele Muslime liegt jedoch genau in diesem
jahreszeitlichen Wechsel der besondere Reiz. Das Fest des Fastenbrechens, das mehrere Tage
dauert, findet in den ersten Tagen des Folgemonats statt. An diesen Tagen ist das Fasten sogar
verboten. Teil der Feierlichkeiten am Fest des Fastenbrechens ist das Festtagsgebet am friihen
Morgen des ersten Feiertages. Zudem ist es vielerorts Tradition, neue Kleidung zu tragen und

sich gegenseitig zu besuchen sowie der Verstorbenen auf dem Friedhof zu gedenken. Diese

2 Talmon-Heller, Sacred Place, 129f.
22 yousef, Ibn ‘Arabr, 90 f.
2 schimmel, Das islamische Jahr, 27 f.



Elemente sprechen laut der Arabistin Angelika Neuwirth dafiir, die Zeit des Ramadans und das
Fest des Fastenbrechens als Zeit eines Neubeginns zu interpretieren.?*

Neben dem verpflichtenden Fasten im Ramadan, ist es moglich und sogar empfohlen, einige
Zeit freiwillig zu fasten. Manche Phasen, wie z.B. der Feiertag Aschura oder die Nacht der
Himmelsreise des Propheten Muhammads (Laylat al-isra’ wa-I-mi‘rag) bieten sich hierfir
besonders an. Auch manche Wochentage, wie Montage oder Donnerstage, scheinen
diesbezuglich als geeigneter als andere.?

Die innere Bedeutung des Fastens hebt der Theologe al-Gazali in seiner Schrift ,Die
Wiederbelebung der religiosen Wissenschaften” (lhya’ ‘ulim ad-din) hervor. Er bezeichnet das
Fasten als eine innere Form des Betens zu Gott, die nur Gott sehen kann und die deshalb
besonders wertvoll ist.2 Dariiber hinaus soll das Fasten den Menschen schiitzen; denn durch
Verzicht und die Kontrolle der Begierden werden die Herzen starker und sie kénnen sich gegen
die Einflisterungen des Teufels behaupten. Das Fasten erfordert also Geduld, wie al-Gazali es
beschreibt, und somit einen besonderen Umgang mit der Zeit. Die Fastenzeit des Ramadans
beinhaltet zudem einen besonderen Wert fiir Raum und Zeit, denn in dieser heiligen Zeit
ricken die zeitlichen und rdumlichen Ebenen der dies- und jenseitigen Welt naher zueinander.
In einem oft zitierten Hadith heillt es dementsprechend, dass wahrend des Ramadans die
Tiren des Paradieses geéffnet seien [Text 15].%7

Einen besonderen Feiertag der Trauer und der Bulle kennen die Schiiten. Wahrend fir
Sunniten der Aschura-Tag als freiwilliger Fastentag zur Erinnerung an verschiedene Ereignisse

gilt, begehen Schiiten einen Trauertag im Gedenken an die Schlacht von Kerbala (60/680), in

der der Enkel des Propheten al-Husain fiel %

3.4. Die taglichen Gebetszeiten

24 Angelika Neuwirth, Three Religious Feasts between Narratives of Violence and Liturgies of Reconciliation, in:
Religion between Violence and Reconciliation, Thomas Scheffler (Hg.), Beiruter Texte und Studien, Bd. 76., Beirut
2002, 49-82, hier: 79.

%5 C.C. Berg, “Sawm”, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van
Donzel, W.P. Heinrichs (ed.), First published online: 2012. Online abgerufen am 17.11.2021,
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912 islam COM 1008.

%6 Imam Abu Hamed Al-Ghazali, Revival of Religion’s Sciences (lhya’ Ulum ad-Din), Translated by Mohammad
Mahdi al-Sharif, Vol. I, The Quarter of The Acts of Worship. Beirut 2011, 444.

7 Ebd. 442.

28 Christine Schirrmacher, Schiitische Ashura-Feiern. Erlésung durch BuRe und Leiden, 2019. Online aberufen
am 24.11.2021 auf der Homepage des Instituts fiir Islamfragen der Evangelischen Allianz in Deutschland,
Osterreich, Schweiz, https://www.islaminstitut.de/wp-content/uploads/2007/07/2007 Ifl Schiitische Ashura-

Feiern.pdf

9


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1008
https://www.islaminstitut.de/wp-content/uploads/2007/07/2007_IfI_Schiitische_Ashura-Feiern.pdf
https://www.islaminstitut.de/wp-content/uploads/2007/07/2007_IfI_Schiitische_Ashura-Feiern.pdf

Der Islam kennt unterschiedliche Arten von Gebeten: das rituelle Pflichtgebet (salat),
Bittgebete (du‘a’) und das mystische Gebet (dikr), fur die jeweils unterschiedliche zeitliche
Regelungen gelten. Wahrend das Pflichtgebet rituell durchgeplant ist (Gebetszeit, Waschung,
Ausrichtung nach Mekka, Absichtserklarung, Korperbewegungen und Wortwahl), sind die
anderen beiden Gebetsformen freier in der Form. Das mystische Gebet zeigt viele Formen und
fuhrt die Betenden teilweise in ekstatische Zustande.

Der besondere Wert der festgelegten Gebetszeiten zeigt sich dadurch, dass die Giiltigkeit der
Pflichtgebete von ihnen abhangt. Fiinf Mal taglich bieten sie einen geschiitzten Zeitraum, um
den Alltag zu unterbrechen und sich auf Gott zu konzentrieren. In muslimisch gepragten
Landern erinnert der Gebetsruf an den Beginn der Gebetszeit. Wichtige Aspekte im
islamischen Gebet sind jene der Reinheit, der zeitlichen und raumlichen Ausrichtung, wie auch
die Absichtserklarung (niyya), die erfordert, dass der Betende erklart, welche Art des Gebetes
er nun zu verrichten gedenkt, um sich auf Gott zu fokussieren. Der hanbalitische Theologe und
Rechtsgelehrte Ibn Qayyim al-Gawziyya (gest. 751/1350) betont die Bedeutung dieser
Fokussierung auf Gott und beschreibt das Gebet in seiner Schrift als Domane der Ruhe fir den
Betenden [Texte 16].

Hervorzuheben ist der Satz, der zu Beginn jedes Pflichtgebets gesagt wird, wenn alle anderen
Voraussetzungen erfillt werden: ,Gott ist groBer” (Allahu akbar). In diesem Satz wird eine
Demutshaltung vor Gott beschrieben, Gott ist groRer als alles, was den Menschen gewoéhnlich
beeinflusst. Dieser Satz wird im Gebet auch als ,Lobpreis des Weihezustands” (takbirat al-
ihram) bezeichnet und kann als sprachlich geduBerte Einleitung zu der heiligen Zeit des Gebets

interpretiert werden.?®

4. Schluss

Fir das Zeitverstandnis im Islam ist das Wesen Gottes in seiner Allmacht, Ewigkeit und
Einzigkeit wesentlich.3° Gott gilt allgemein als Schopfer der Welt und aller Dinge, er steht tiber
der Zeit. Ob seine koranische Botschaft liberzeitlich oder geschichtlich verstanden werden

muss, ist Gegenstand anhaltender Diskussion. Weitgehender Konsens scheint aber darin zu

29 |aleh Bakhtiar, Encyclopedia of Islamic Law. A Compendium of the Major Schools, Chicago 1996, 88. Sowie:
Talmon-Heller, Sacred Place, 12.
30 Smail Balic, Zeit — Islamisch, in: Lexikon religitser Grundbegriffe. Judentum, Christentum, Islam, Adel Theodor
Khoury (Hg.), Wiesbaden 2007, 1158.

10



bestehen, dass der Mensch und die Schépfung in der diesseitigen Welt nur innerhalb der Zeit
existieren kénnen.

Zu den zentralen Glaubensinhalten gehort, dass der Prozess der Schopfung zwar vor langer
Zeit begonnen hat, aber noch nicht abgeschlossen ist. So greift Gott jeden Moment erneut in
die Welt ein und erneuert seine Schépfung. Jeden Tag zu bestimmten Zeiten kann der Betende
in die heilige Gebetszeit eintreten und sich dessen bewusst werden. Die Besinnung auf Gott
als Schopfer bezieht sich also auf etwas Gegenwartiges. Allerdings lasst Gott trotz seines
Wissens (iber das Schicksal der Menschen jedem Einzelnen einen gewissen
Handlungsspielraum, sodass alle Menschen am Ende der Welt beim jlingsten Gericht zur
Verantwortung gezogen werden kdnnen. Zu den Aufgaben der Muslime gegeniiber Gott
gehort es, sich immer wieder fiir Gott zu entscheiden und seiner Fiihrung zu folgen.

Im zyklisch ausgerichteten islamischen Kalender gibt es qualitativ unterschiedlich bewertete
Zeiten. Manche Zeiten werden als heilig und wertvoller als andere bezeichnet. Dazu gehoren
die Fastenzeit des Ramadans oder auch die Feierlichkeiten der Pilgerfahrt und des Opferfestes

sowie der Wochentag Freitag.

11



5. Textstellen3!

[Texte 1]
Koran (45:24-26):

(24) Sie sagen: ,,Es gibt nichts anderes als unser Leben hier in dieser Welt.
Wir sterben, und wir leben.

Es ist allein die Zeit, die uns zugrunde richtet.”

Doch haben sie kein Wissen dariiber,

sie gehen allein Vermutungen nach.

(25) Wenn ihnen unsere Verse als Beweise vorgetragen werden,
dann ist ihr einziges Argument:

,Bringt unsere Vater herbei, wenn ihr die Wahrheit sagt.”

(26) Sprich: ,,Gott gibt euch das Leben, dann lasst er euch sterben,
dann versammelt er euch zum Tag der Auferstehung,

Uber den kein Zweifel herrscht.”

Die meisten Menschen jedoch haben kein Wissen.

Aus der Hadithsammlung von Muslim (Sahih Muslim):

,Der Sohn Adams beleidigt mich, indem er sagt: ,Wehe dem dahr!* Niemand von euch soll,
,Wehe dem dahr!‘ sagen, denn der dahr bin ich selbst, ich wende seine Nachste und seine
Tage und wenn ich will, halte ich sie fest.“3?

[Texte 2]
Koran (6:102):

(102) Das ist Gott, euer Herr
Kein Gott ist aulRer ihm, dem Schopfer aller Dings.
So dienet ihm, denn ihm sind alle Dinge anvertraut.

Koran (35:1):

(1) Lobpreis sei Gott, dem Schopfer der Himmel und der Erde,

der die Engel zu Boten machte, mit Schwingen, zwei drei oder vier!
Er figt hinzu zur Schépfung, was er will.

Gott ist aller Dinge machtig.

[Text 3]
Aus Abl Hamid Muhammad Al-Gazalis ,,Die Inkoharenz der Philosophen” (Tahafut al-
falasifa):

,Die Welt ist neu hervorgegangen durch einen ewigen Willen, der ihre Existenz eben zu der
Zeit gefordert hat, zu der sie sich ereignete, [...], und davor war die Existenz nicht gewollt, so
dass sie sich [auch] nicht ereignete[...].“33

[Texte 4]

31 Alle Koranstellen sind aus der Ubersetzung von Bobzin entnommen.
32 sahth Muslim, zitiert tiber Tamer, Zeit und Gott, 199.
3 Walther, Zeit, 294-97.

12



Koran (11:4):

Erist es, der die Himmel und die Erde in sechs Tagen schuf
-indes sein Thron auf dem Wasser ruhte -,

()

Koran (57:4-5):

(4) Erist es, der die Himmel und Erde in sechs Tagen schuf

Und sich dann hoch oben auf dem Throne niederliels.

Er weil}, was in die Erde dringt und was ihr entspringt

und was vom Himmel herniederkommt und wieder zum ihm aufsteigt.
Er ist bei euch, wo immer ihr auch seid.

Gott sieht, was ihr tut.

(5) Sein ist die Herrschaft iber die Himmel und die Erde;

zu Gott wird alles zuriickgebracht.

Koran (32:5):

Er lenkt den Befehlt, vom Himmel auf die Erde,
dann steigt er hinauf zu ihm,

an einem Tage, dessen Mal? tausend Jahre sind,
dem entsprechend, wie ihr zahlt.

[Text 5]
Koran (29:19):

Sahen sie denn nicht, wie Gott die Schopfung zum ersten Mal vollbringt
Und sie dann wiederholt?
Siehe, das ist flr Gott ein Leichtes.

[Texte 6]
Koran (6:2):

Erist es, der euch aus Lehm erschuf,
darauf einen Zeitpunkt bestimmte
-bei ihm ist ein bestimmter Zeitpunkt-,
ihr aber zieht ihn dann in Zweifel.

Koran (7:34):

Jeder Gemeinschaft ist eine Frist gesetzt.

Wenn ihre Zeit gekommen ist, kann sie sie nicht aufschieben,
auch nicht eine Stunde,

noch kann sie sie vorverlegen.

Koran (30:8):

Haben sie denn nicht selber nachgedacht?
Gott schuf die Himmel und die Erde und was dazwischen ist,
nicht anders als in Wahrheit und fir eine festgelegte Zeit.

13



Doch siehe, viele Menschen glauben wahrlich nicht daran,
dass sie ihrem Herrn begegnen.

[Texte 7]
Koran (6:60):

Er ist es, der euch zu sich holt bei Nacht.

Er weil}, was ihr erworben habt am Tage.

Dann weckt er euch bei Tage wieder auf,

damit beendet wird die gesetzt Frist.

Dann kehrt ihr zu ihm zurick,

und er tut euch danach kund, was ihr je getan habt.

Koran (39:42):

Gott beruft die Menschen ab zum Zeitpunkt ihres Todes,

und die noch nicht gestorben sind, wahrend ihres Schlafes.

Und er hélt die zuriick, fur die er den Tod beschlossen hat,

und lasst die anderen bis zu einem Zeitpunkt frei.

Siehe, darin liegen wahrlich Zeichen fiir Menschen, die sich Gedanken machen.

[Text 8]
Koran (7:187):

Sie fragen dich nach ,der Stunde’: ,, Wann trifft sie ein?“
Sprich: ,,Das Wissen um sie liegt bei meinem Herrn;
Niemand gibt ihre Zeit preis, auBer er allein.

Sie lastet auf den Himmeln und der Erde.

Ganz unverhofft und plotzlich kommt sie tiber euch!”
Sie fragen dich so, als wiisstest du es ganz genau.
Sprich: ,,Das Wissen um sie liegt bei Gott,

doch die meisten Menschen haben kein Wissen.”

[Texte 9]
Koran (38:27):

Wir erschufen den Himmel und die Erde und was dazwischen ist nicht umsonst;
Das denken die Unglaubigen.
Doch wehe den Unglaubigen vor dem Feuer!

Koran (25:47)

Erist es, der euch die Nacht zum Kleide machte
Und den Schlaf zur Ruhepause

Und der den Tag zum Wachsein machte;

[Text 10]
Aus dem Aufsatz von Omer Ozsoy ,Die Geschichtlichkeit der koranischen Rede und das
Problem der urspriinglichen Bedeutung von geschichtlicher Rede“:

»Weil sich jede Koranstelle auf Geschichte bezieht, muss man, um die urspriingliche
Bedeutung von Koranstellen festzustellen, jede Stelle in ihrer eigenen geschichtlichen

14



Situation lesen. Der Koran bezeugt diesen engen Zusammenhang mit der Geschichte, der sich,
wenn auch auf unterschiedlichen Ebenen im gesamten Koran zeigt, folgendermalien:

Ihr Glaubigen! Frage nicht Gber das, was euch die Freude vertreibt, wenn es erklart
wird. Wenn ihr dariiber fragt, wahrend der Koran offenbart wird, wird es euch erklart.
(5:101)

Wie dieser Vers bezeugt, ist der Koran nur eine mogliche Form des letzten Wort-Eingriffs
Gottes in die Welt durch Muhammad. Denn die Fragen der Adressaten beeinflussten offenbar,
was der Koran beantworten sollte. Um behaupten zu koénnen der Koran sei die
vorherbestimmte und einzige Form dieses Eingriffs, muss man vor allem zeigen, welche
Faktoren die Auswahl der Bestandteile bestimmten, die den Koran bilden, wie er heute
vorliegt. Daflr wiederum ist folgende Frage zu stellen: Wenn sich im Koran keine
Begebenheiten aus der Offenbarungsepoche zeigen, was ist dann der Unterschied zwischen
den Bestandteilen, die in den Offenbarungstext gelangten, und jenen, die drauRen blieben?
(...) Mit welchem Ziel etwas im Koran vorkommt, ist deshalb entscheidender als, ob es
vorkommt.“34

[Texte 11]
Koran (9:36):

Siehe, die Zahl der Monate bei Gott ist zwolf —
Vorschrift Gottes, vom Tage an,

da er die Himmel und die Erde erschaffen hat.
Unter ihnen sind vier heilig.

Das ist die Religion, die Bestand hat.

Tut euch selber in ihnen kein Unrecht an!
Kampft gegen die Beigeseller insgesamt,

wie sie euch insgesamt bekampfen!

[Text 12]
Aus der Hadithsammlung von al-Buhari (Sahth al-Buhar):

Abu Bakra berichtet, dass der Prophet, Gott segne ihn und schenke ihm Heil, sagte: , Die Zeit
hat seine Form zu der gewandelt, die aktuell war, als Gott die Erde und die Himmel erschuf.
Das Jahr besteht aus 12 Monaten, von denen vier Monate heilig sind. Drei folgen einander: DG
[-Qa‘da. DU I-higga und al-Muharram. [Der vierte] ist Ragab (...), der liegt zwischen [den
Monaten] Gumada und Sa‘ban.“3°

[Texte 13]
Aus Ibn al-‘Arabis ,,Die mekkanischen Errungenschaften” (al-Futiahat al-Makkiyya):

,»,50 the Christians said the best of days —and Allah knows best — is the First Day (Sunday),
because it is the day of the Sun and it is the First Day in which Allah created the heavens and
the Earth and what is between them. He started the Creation in it due to its pride over the
rest of the days. So they took it as a festival.... And the Jews said: ,But it is Sunday, because
Allah completed the Creation on Friday and He rested on Saturday.‘...

34 Ozsoy, Die Geschichtlichkeit, 86-88.
%5 Sahih Abi-‘Abdallah Muhammad Ibn-Isma‘Tl Ibn-Ibrahim Ibn-al-Mugira Ibn-Bardizbah al-Bubari Al-Bubari, Al-
guz al-awwal [al-Qahira] 1888, 129.

15



Then for this community (of Islam) Gabriel came to Muhammad, may Allah have peace and
merc on him, with the Day of Jum‘a in the form of a polished mirror in which there is a spot
(nukta), and he said unto him: ‘this is the Day of Jum‘a and this spot is an hour in which no
Muslim servant happens to be praying (when it comes to pass), but Allah shall forgive him‘[...]
So the Prophet Muhammad, may Allah’s peace and mercy be upon him, said: 'So Allah guided
us to what people of the Book disagree about, which is the divine explanation with the mirror’
—and he assigned the guidance to Allah. And the reason behind its superiority is that it is the
Day in which Allah created this human kind, for whom He created the creatures from Sunday
to Thursday, so it has to be the best of times. And the creation (of human kind) was in this
Hour which appeared as a spot in the mirror.... And this Hour in the Day of Jum‘a is like the
night of destiny [laylat al-gadr, which according to Qur’an, is better than a thousand months
(97:3) in the year.”3¢

[Text 14]
Koran (62:9-11):

Ihre Glaubigen! Wenn am Tag der Versammlung zum Gebet gerufen wird,

so macht euch auf, um Gottes zu gedenken, und lasst den Handel ruhen!

Das ist flir euch das Beste, sofern ihr Wissen habt.

(10) Wenn das Gebet dann abgeschlossen ist, zerstreut euch wieder tberall,

und strebt nach Gottes guten Gaben, und gedenket seiner viel!

Vielleicht wird’s euch wohlergehen.

(11) Und wenn sie Handel sehen, dann laufen sie dem nach und lassen dich stehn.
Sprich: ,,Was bei Gott ist, das ist besser als Zeitvertreibt und Handel.”

Gott ist der Beste derer, die bescheren.

[Text 15]
Aus der Hadithsammlung von al-Buhari, Nr. 1898

,AbU Huraira, Gottes Wohlgefallen auf ihm, berichtete, dass der Gesandte Gottes, Gott
segne ihn und schenke ihm Heil, sagte: ,Wenn der Ramadan beginnt, werden die Tore des
Paradieses gedffnet. 37

[Text 16]
Aus lbn Qayyim al-Gawziyyas ,Buch der inneren Dimensionen des Gebets“ (Kitab Asrar as-
salah):

,It is imperative for you to know that salah is, without any doubt, the domain of tranquility
for devotees (muhibbin), the enjoyment of the souls of monotheist (muwahhidin), the garden
of the worshippers (‘abidin), the essence of enjoyment of the humble ones (khashi‘in), the test
of the sincere ones (sadigin), and the scale measuring the mettle of those embarking the right
path (salikin).“3®

3 |bn ‘Arabi zitiert Uber Yousef, lbn ‘ArabT, 91.
3 Muhammad Ibn-Isma‘1l Al-Buhari, Matu magkal al-Buhari bi-hasiyat as-Sindi, T. I. al-Qahira [0.).], 325.
% |bn Qayyim al-Jawziyyah [d. 751 H], Inner Dimensions of the Prayer. Comparison of Differing Experience
between Performin Salah and Listening (to Music). Being a translation of his work ,Asrar al-Salah wa’l-Farq wa’l-
Mawazanah bayna dawq al-Salah wa’l-Sama®, Birmingham 2013, 17.

16



,The secret and essence of salah lies in the inclination of the heart towards Allah alone and
focusing attention on Him while praying. Consider the case of a person whose heart is engaged
in one’s own thoughts and worldly affairs; he is like a person who visits the King intending to
apologise for his own mistakes and shortcomings, beseeching rain from the clouds of His
Generosity and Mercy to nourish his heart enough so it can bet at His service. However as
soon as he arrives at His doorsteps and is on the verge of calling upon Him, he turns away from
the King and instead starts to busy himself with things that are most disliked and disparaged
by the King. Even as his heart in inclined toward trivial matters, he still sends forth his servants
(i.e. limbs) to serve Him on his behalf and to excuse and compensate for the absence of his
heart. But despite that, the Generosity and the Benevolence of the King refuse to dismiss the
servants of his slaves without granting their master (i.e. slave of Allah) a portion of His Mercy.
But there is a big difference between the ones who wins and earns the trophy and those given
a consolation prize out of Compassion and Mercy — Allah said: ‘(...) And for all there will be
ranks from what they do, that He may pay them for their deeds! And they will not be wronged.’
[al-Ahqaf (46):19].“3°

39 |bn Qayyim al-Jawziyyah, Inner Dimensions, 25.
17



6. Bibliografie

Muhammad lbn-Isma‘il Al-Bubari, Matu maskdl al-Buhart bi-hasiyat as-Sind1, T. I. al-Qahira [0.).].

Sahih Abi-‘Abdallah Muhammad Ibn-Isma‘l Ibn-lbrahim Ibn-al-Mugira Ibn-Bardizbah al-Buhari Al-
Bubhari, Al-guz al-awwal [al-Qahira] 1888.

Imam Abu Hamed Al-Ghazali, Revival of Religion’s Sciences (lhya’ Ulum ad-Din), Translated by
Mohammad Mahdi al-Sharif, Vol. I, The Quarter of The Acts of Worship. Beirut 2011.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah [d. 751 H], Inner Dimensions of the Prayer. Comparison of Differing
Experience between Performin Saldh and Listening (to Music). Being a translation of his work
,Asrar al-Salah wa’l-Farg wa’l-Mawazanah bayna dawq al-Salah wa’l-Sama®, Birmingham 2013.

Laleh Bakhtiar, Encyclopedia of Islamic Law. A Compendium of the Major Schools, Chicago 1996.

Smail Balic, Geschichte — Islamisch, in: Lexikon religiéser Grundbegriffe. Judentum, Christentum,
Islam, Adel Theodor Khoury (Hg.), Wiesbaden 2007, 350.

Smail Balic, Zeit — Islamisch, in: Lexikon religioser Grundbegriffe. Judentum, Christentum, Islam,
Adel Theodor Khoury (Hg.), Wiesbaden 2007, 1158.

C.C. Berg, “Sawm”, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, P. Bearman, Th. Bianquis, C.E.
Bosworth, E. van Donzel, W.P. Heinrichs (ed.), First published online: 2012. Online abgerufen am
17.11.2021, http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912 islam_COM 1008.

Michael Bonner, , Time Has Come Full Circle”: Martkets, Fairs and the Calendar in Arabica before
Islam, in: The Islamic Scholarly Tradition, Michael Cook (Hg.), Leiden, Boston 2011, 14-48.

Gerhard Bowering, Ideas of Time in Persian Sufism, in: Iran, Vol. 30 (1992), 77-89.

Gerhard Bowering, ,Time*“, in: Encyclopaedia of the Qur’an, Jane Dammen McAuliffe (ed.),
Georgetown  University, = Washington DC. Online  abgerufen am 22.11.2021,
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922 g3 EQCOM 00204.

Gerhard Bowering, The Concept of Time in Islam, in: Proceedings of the American Philosophical
Society, Vol. 141, 1 (1997), 55-66.

Simone Cristoforetti, Calendars, Islamic, in: Handbook of medieval studies: terms-methods-trends,
Albrecht Classen (Hg.), Vol 2. Berlin 2010, 1652-1657.

Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen, Hamburg 1957.
Abdoldjavad Falaturi, Zeit- und Geschichtserfahrung im Islam, in: Spektrum Iran 4, 2010, 60-77.
(Urspr. veroffentlicht in ,Der Islam im Dialog — Aufsédtze von Professor Abdoldjavad Falaturi, KoIn

1992, 19-29.)

Dieter Haller, dtv-Atlas Ethnologie. Mit 127 Abbildungsseiten in Farbe. Grafische Gestaltung der
Abbildungen Bernd Rodekohr, Miinchen 2005.

18


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1008
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00204

Nancy D. Munn, The Cultural Anthropology of Time: A Critical Essay, in: Annual Review of
Anthropology, Vol. 21 (1992), 93-123.

Angelika Neuwirth, Three Religious Feasts between Narratives of Violence and Liturgies of
Reconciliation, in: Religion between Violence and Reconciliation, Thomas Scheffler (Hg.), Beiruter
Texte und Studien, Bd. 76., Beirut 2002, 49-82.

Omer Ozsoy, Die Geschichtlichkeit der koranischen Rede und das Problem der urspriinglichen
Bedeutung von geschichtlicher Rede, in: Alter Text — neuer Kontext. Koranhermeneutik in der
Tirkei heute. Eingeleitet, Gbersetzt und kommentiert von Felix Kérner SJ, Buchreihe der Georges-
Anawati-Stiftung Religion und Gesellschaft Modernes Denken in der islamischen Welt, Bd. 1,
Freiburg, Basel, Wien 2006, 78-98.

Daniel Carl Peterson, “Creation”, in: Encyclopaedia of the Qur’an, Jane Dammen McAuliffe (ed.),
Georgetown University, = Washington DC. Online  abgerufen am 22.11.2021,
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922 g3 EQCOM 00045.

Franz Rosenthal, ,History and the Quran“ in: Encyclopaedia of the Qur’an, Jane Dammen
McAuliffe (ed.), Georgetown University, Washington DC. Online abgerufen am 22.11.2021,
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922 g3 EQCOM 00084.

Annemarie Schimmel, Das islamische Jahr. Zeiten und Feste, 4. Aufl., Miinchen 2014.

Christine Schirrmacher, Schiitische Ashura-Feiern. Erlosung durch BuRRe und Leiden, 2019. Online
aberufen am 24.11.2021 auf der Homepage des Instituts fiir Islamfragen der Evangelischen
Allianz in Deutschland, Osterreich, Schweiz, https://www.islaminstitut.de/wp-
content/uploads/2007/07/2007 _Ifl_Schiitische Ashura-Feiern.pdf.

Daniella Talmon-Heller, Sacred Place and Sacred Time in the Medieval Islamic Middle East. A
Historical Perspective. Edinburgh 2020.

Georges Tamer, Zeit und Gott. Hellenistische Zeitvorstellungen in der altarabischen Dichtung und
im Koran, Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients. Beihefte zur Zeitschrift ,Der
Islam®, Bd. 20, Berlin/New York 2008.

Markus Walther, Zeit- und Ewigkeitsvorstellungen zwischen Philosophie, Theologie und Mystik.
Eine vergleichende Fallstudie zu Christentum und Islam anhand der Texte von Meister Eckhart und
al-Gazali, Epistemata. Wiirzburger wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie, Bd. 594,
Wiirzburg 2018.

Mohamed Haj Yousef, lbn ‘Arabi — Time and Cosmology, Culture and civilization in the Middle East,
Bd. 11, London, New York 2008.

19


http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00045
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_00084
https://www.islaminstitut.de/wp-content/uploads/2007/07/2007_IfI_Schiitische_Ashura-Feiern.pdf
https://www.islaminstitut.de/wp-content/uploads/2007/07/2007_IfI_Schiitische_Ashura-Feiern.pdf

