Key Concepts in Interreligious Discourses

The Concept of Education and the Concept of Family in

Judaism, Christianity, and Islam
06.-07. Oktober 2021

|. Das Konzept der Bildung
1. Das Konzept der Bildung im Judentum
(Prof. Dr. Hanan Alexander, University of Haifa)

Im jidischen Konzept von Bildung wird Gott als uniibertreffbares Leitbild betrachtet. Diese
Vorstellung geht auf die Rabbinen der Zeit des rabbinischen Judentums zurick, die Gott als
Lehrer der Torah und als ewig Lernenden verstehen. Inhalt der Lehre Gottes ist die Torah,
wortlich als , Lehre” oder ,,Weisung” Ubersetzt, durch die Gott den Lernenden Verstandnis
ermoglichen mochte. Dass im Judentum die Rolle von Lehrpersonen hochgeachtet wird,
verdeutlicht der Ausspruch, dass ein Schiiler, sollte er vor der notwendigen Entscheidung
stehen entweder seinen Lehrer oder seine Eltern zu retten, sich fiir den Lehrer entscheiden
solle. Die Eltern hatten diesen Schiiler in die Welt gebracht, die Lehrperson werde ihn aber in

die kommende Welt fuhren.

Indem Gott untbertreffliches Leitbild ist, wird das Studium der Torah zum Gottesdienst. In der
rabbinischen Literatur wird die Wertschatzung des Studiums mittels des verwendeten Frage-
Antwort-Formats geduBert. Dieses betont die padagogische Relevanz des Fragenstellens fiir
Schilerinnen und Schiiler sowie Lehrerinnen und Lehrer, das sich beispielhaft in Gottes

dialogischem Modell im Garten Eden zeigt (Gen 4).

Leitlinie der Padagogik ist Liebe, die fir die Bundesbeziehung zwischen Gott und Israel
konstitutiv ist. Gott liebt Israel und Israel ist wiederum dazu berufen, Gott zu lieben. Die
Berufung Israels durch Gott und die gottliche Autoritat beruhen nicht auf Zwang, der keinen
Raum fiir Rebellion und Durchsetzung des eigenen Willens ldsst, wenn er auch als gute
Moglichkeit betrachtet werden kann, einen Lernenden zu trainieren. Die Lehre Gottes zielt
nicht auf blinde Annahme von Geboten und mechanische Wiederholung vorgegebener
Inhalte. Intendiert ist die auf dialogischer Beziehung griindende Internalisierung, daher sollen
Schilerinnen und Schiiler lernen, wie Erkenntnisinhalte im eigenen Leben implementiert
werden konnen. Grundlegend hierfiir ist eine reflektierte Lehre, die Klugheit und Einsicht

fordert und Lernende zu moralischer Entscheidungsfindung befdhigt. Zu lernen sind nicht



Regeln, die Uber einen mechanischen Charakter verfiigen, sondern Normen, die eine kluge
Anleitung fir moralisches und religioses Denken bieten und die Grundlage fir weise
Entscheidungen legen. Die Torah vermittelt ein Bild davon, zu welcher Person ein Individuum
werden kann. Die Schiilerinnen und Schiiler sind angehalten danach zu streben ausgehend
von Lernen und Erkenntnis eben diese Personen zu werden. Somit korreliert Bildung mit der

Konstitution einer Vision von gelingendem Leben.

Protokoll: Valerie Jandeisek

2. Das Konzept der Bildung im Christentum
(Prof. Dr. Manfred Pirner, FAU Erlangen-Nirnberg)

Der Gedanke der Bildung bzw. des Lehrens ist im Christentum von Anfang an prasent, denn
schon das Neue Testament stellt Christus selbst als Lehrer dar, der einen Kreis von
Schiiler*innen um sich versammelt. Friihchristliche Lehre konzentrierte sich tendenziell auf
diejenigen, die anderweitig nicht hoch gebildet waren und schenkte benachteiligten Gruppen
besondere Aufmerksamkeit. Dieser Schwerpunkt ist auch in den Paulusbriefen vorhanden,
wobei Paulus sich an ein gebildeteres Publikum wendet, wenn er die Lehren der Torah mit
Gedankengangen aus der griechischen Philosophie integriert. Daneben enthélt das zuerst von
Paulus begriindete christliche Verstindnis von Bildung ein bestimmtes Gleichgewicht
zwischen Anerkennung und Relativierung der Bedeutung von Bildung sowie eine Betonung

der Bildung als gemeinschaftliches Unterfangen.

Dieses grundlegende Verstandnis wurde spdter von verschiedenen christlichen Denkern
weiterentwickelt, insbesondere wahrend der Reformation, die ebenfalls als eine
Bildungsbewegung verstanden werden kann. Luthers Uberzeugung, dass jeder selbst die Bibel
lesen konnen sollte und das Konzept des ,Priestertums aller Glaubigen” heben die
Notwendigkeit allgemein verbreiteter Bildung hervor. In der heutigen Zeit gilt Bildung aus
christlicher Perspektive als in der gottgegebenen Wiirde des Menschen begriindet. Damit hat
jeder Mensch ein Recht auf eine ganzheitliche Bildung, ein Gedanke, der sowohl im Zweiten
Vatikanischen Konzil als auch in einem neuen Dokument des Okumenischen Rates der Kirchen
bestatigt wird. Dies erfordert auch eine gewisse Ausrichtung auf Bildungsgerechtigkeit und

Gleichstellung. Das christliche Bildungsverstdandnis muss zudem einen konstruktiven Umgang



mit Misserfolgen, Behinderungen und Leid umfassen, da es von der Kreuzestheologie gepragt
informiert ist. Aulerdem erfordert die christliche Mission eine Verpflichtung zur
Friedenserziehung und zur interreligiosen Bildung, wahrend unsere Firsorge fir Gottes

Schopfung eine spirituelle Dimension der 6kologischen Bildung verlangt.

Protokoll: Jarmila Geisler

3. Das Konzept der Bildung im Islam
(Univ.-Prof. Mag. Dr. Zekirija Sejdini, Universitat Wien)

Da das islamische Menschenbild dem Menschen eine zentrale Rolle in der Schopfung und
damit besondere Verantwortung fir die Welt zuschreibt, sind Menschen dazu aufgerufen, sich
gemal ihrer eigenen Vorstellungen zu bilden, um einen Umgang mit der Welt und sich selbst
zu entwickeln. Die drei wichtigsten arabischen Begriffe fir ,Bildung”, die von islamischen
Gelehrten verwendet werden, sind ta’lim (Weitergabe von Wissen durch Unterweisung),
tarbiya (ethische / spirituellle Erziehung), sowie ta’dib (gutes soziales Verhalten). Koran und
sunna bilden sowohl den Rahmen als auch die Grundlage fir die Bildung im Islam. Der Koran
betont die Bedeutung des Lernens schon in seinen friihesten Versen, die mit dem Wort , igra’
(lies!)” beginnen und Gott als den, der lehrte, beschreiben. Mehrere Hadithe ermutigen
ebenfalls zum Streben nach Wissen (‘ilm). Die Frage, ob ‘ilm in diesem Zusammenhang alles
Wissen bezeichnet oder auf religiose Gelehrsamkeit begrenzt ist, ist eine, die von
muslimischen Gelehrten viel diskutiert wurde. Viele bekannte mittelalterliche muslimische
Denker, wie etwa al-Gahiz, ibn Sahniin, al-Farabi, al-Gazali und ibn Rusd, waren nicht nur
Lehrer in ihren eigenen Gebieten, sondern haben auch einflussreiche Werke tber Bildung als
solche verfasst.

Die historische Entwicklung der islamischen Bildung beginnt zu Lebzeiten Mohammeds mit
der Grindung der ersten Bildungseinrichtungen in Medina. Wichtige frihe Institutionen
waren die Moschee, der kuttab (fir grundlegende Bildung) und die madrasa (fir hohere
Bildung). Die Folgen der osmanischen Reformen des 18. und 19. Jahrhunderts wirken bis in
die Gegenwart nach. Die Bildungsreformen des 19. und 20. Jahrhunderts lassen sich nicht von
den allgemeinen islamischen Reformbewegungen dieser Zeit trennen. Die Reform eines
veralteten Bildungssystems wurde von vielen Reformern als ein notwendiger Schritt gesehen,

um in kultureller und wissenschaftlicher Hinsicht mit dem Westen gleichzuziehen und



Widerstand gegen den Kolonialismus zu leisten. In jlingerer Zeit hat die Arbeit von Prof. Fazlur
Rahman entscheidend dazu beigetragen, ein modernes islamisches Bildungskonzept zu
entwickeln. Auch die Entwicklung der islamischen Bildung in Europa in Zusammenarbeit mit
christlichen Institutionen hat neue Ideen ebenso wie Herausforderungen hervorgebracht.
Interreligiose Zusammenarbeit ist notwendig, um ein friedliches Zusammenleben in
pluralistischen Gesellschaften zu fordern, was sich auch in der religiosen Bildung
widerspiegeln muss.

Protokoll: Jarmila Geisler

4. Abschlussdiskussion

Die drei Prasentationen gaben Anlass zu anregenden Diskussionen. Ein gemeinsames Thema
dieser Debatten war das Verhaltnis zwischen religioser Bildung und religiosen Konzepten der
Bildung im Allgemeinen, die z.B. in konfessionellen Schulen realisiert werden. Solche Schulen
unterscheiden sich sowohl in ihrem Selbstverstandnis als auch in ihrer Wirkung auf
Schiler*innen deutlich. Gerade Schiiler*innen aus benachteiligten Familien profitieren jedoch
relativ haufig von konfessionellen Schulen, da ihre materiellen Bediirfnisse von Seiten der
Schule besser gedeckt werden als es in anderen Schulen meist der Fall ist. Aus islamischer
Perspektive ist die konzeptuelle Trennung von religidser Bildung und Bildung im Allgemeinen
ein recht neues Phanomen. Beispielsweise diirfte die Einflihrung islamischer religioser Bildung
in westlichen Institutionen, wie etwa deutschen Schulen und Universitdten, neue Konzepte
hervorbringen. Die islamische Welt ist natirlich nicht der einzige Kontext, in dem es in der
Moderne umfassenden Wandel im Bildungsverstandnis gegeben hat. Von den Reaktionen auf
die Kolonialgeschichte in der islamischen Welt bis zur Debatte um den Einfluss der Kirchen auf
die Bildung in Deutschland gibt es zahlreiche Beispiele fir solche Veranderungen. In Bezug auf
die interreligiose Dimension wurde in der Diskussion festgestellt, dass interreligiose
Kooperation innerhalb der religiésen Bildung notwendig ist, um eine friedliche Koexistenz zu
in einer pluralistischen Gesellschaft zu fordern. Fragen wie die nach gemeinsamen Wurzeln
sowie nach der Erklarung verschiedener Traditionen kdnnen vielversprechend sein. Dennoch
muss jede monotheistische Religion ihre pluralistische Haltung innerhalb der religitsen
Bildung rechtfertigen und herausfinden, wie diese zu einer interreligiosen Verstandigung
beitragen kann. Diese Fragen werden in der heutigen pluralistischen Gesellschaft weiterhin
relevant sein.



Il. Das Konzept der Familie

1. Das Konzept der Famile im Judentum
(Prof. Dr. Michael S. Berger, Emory College of Arts and Sciences)

Im Judentum steht das Konzept von Familie in engem Zusammenhang mit dem Konzept von
Nation. Nation wird verstanden als erweiterte Familie, die durch eine bestimmte, gemeinsame
Identitdt charakterisiert und fiir die die wechselseitige Ubernahme von Verantwortung
wesentlich ist. Die gemeinsame Herkunft und Geschichte sind ebenso bedeutsam wie das
stark kollektivistische Verstandnis, das die Bediirfnisse des Einzelnen Ubersteigt. Die
Kernfamilie kann als Mikrokosmos der Nation verstanden werden. Daher hat die Familie stets
ein Interesse an den die Nation betreffenden Belangen und antwortet auf sie mit
Ernsthaftigkeit. Das Konzept von Familie im Judentum wird beeinflusst von der Erfahrung als

Minderheit in einer groRBeren Zivilisation zu leben.

Zur Zeit des Zweiten Tempels lebten Juden als Jehudim vornehmlich in der Provinz Jehud. Ihr
Leben war von einem ausgepragten Verstandnis von Stammeszugehorigkeit gekennzeichnet,
das eine Folge aus dem Leben im Babylonischen Exil war. Ein natlrlicher Typus jldischer
Gemeinschaften, der auf ethnischer Bindung beruhte, kann von einem intentionalen Typus
unterschieden werden, der sich selbst als ideale Form authentischen jidischen Lebens
betrachtete. Nach der Zerstérung des Tempels gab es unter denjenigen, die das rabbinische
Denken unterstiitzten, zwei nennenswerte Erkenntnisse: 1) In naher Zukunft wiirde es keine
judische Nation als organisierte Institution geben, und 2) eine mogliche Zukunft der jldischen
Nation konnte nur durch die Verpflichtung zur Einhaltung der halachischen Gebote und das
Torah-Studium erlangt werden. Daher unterschieden die Rabbinen zwischen einer natiirlichen
Familie, die fir die organische Kontinuitdt des Volkes durch Heirat und Fortpflanzung
verantwortlich war, und einer Bundesfamilie, die den Bund einhielt und von den natirlichen
Familien unterstiitzt werden sollte (im Talmud zeigt sich dieser Diskurs bspw. bei BT Yevamot

62b and 63).

Mit der Ausbreitung jidischer Gemeinschaften aus dem Nahen Osten nach Europa in der
nach-talmudischen Zeit konzentrierte sich das jldische Leben meist auf die lokale
Ortsgemeinschaft. Das Konzept von Familie entwickelte sich folglich weiter. Die kommunale

Struktur, Kehillah, gewann im Mittelalter an Bedeutung, da sie sich um die rituellen, sozialen



und okonomischen Belange ihrer Zugehorigen kiimmerte. Die ortliche jidische Gemeinde
wurde so meist zu einer Familie, die ausgeschlossen von der nicht-jlidischen Gesellschaft lebte
und auf die wechselseitige Unterstlitzung angewiesen war. Antisemitische Unruhen in
Osteuropa lieRen eine Bewegung aufkommen, die die Griindung einer nationalen Heimstatt

fiir jidische Menschen zum Ziel hatte.

Der Zionismus hatte damit ein Verstandnis von Nation, das sich vom biblischen
Bundesverstandnis unterschied. Die Aufgabe der Kernfamilie war die Sozialisation ihrer
Angehdrigen in einer bestimmten nationalen oder kulturellen Identitdt und wurde mit den als
Kibbutzim bekannten kollektiven Gemeinschaften geteilt, die die Sozialisation ab dem
Jugendalter vollstandig tibernahm. Fir die zionistischen Pioniere wurde das Kibbutz zum
Mikrokosmos der Nation. Diese Auffassung hat sich innerhalb der vergangenen 60 Jahre
verandert. Kernfamilien bleiben in den Kibbutzim intakt und gemeinschaftliches Leben ist fir

die 6konomische Existenz vorbehalten.

In der zweiten Halfte des letzten Jahrhunderts hat die Diversitdt des nicht-orthodoxen
Judentums stetig zugenommen, wahrend orthodoxe und besonders ultra-orthodoxe
Gemeinschaften in Amerika und Israel vermehrt zu Sub-Gesellschaften geworden sind. Sie
haben ein vor-modernes Familienverstandnis, das ihre Weltsicht pragt. Verweisend auf die
familidaren Verluste im Holocaust wird die Familie als relevant flr die nationale
Aufrechterhaltung in einem natlrlichen und in einem Bundes-Sinn betrachtet. Derzeit lebt die
Mehrzahl der Jidinnen und Juden in Israel und Amerika. Wie zukiinftige gesellschaftliche
Entwicklungen das Verstandnis von Familie unter amerikanischen und israelischen Jidinnen

und Juden beeinflussen werden, bleibt abzuwarten.

Protokoll: Valerie Jandeisek

2. Das Konzept der Famile im Christentum
(Prof. Dr. theol. Dr. rer. soc. Jochen Sautermeister, Universitdat Bonn)

Um ein tragfahiges Konzept von Familie aus christlicher Perspektive zu erstellen, ist es
notwendig zu fragen, wodurch sich christliche und konfessionelle Identitdt konstituiert.
Dementsprechend muss der Konzeption die Frage vorangehen, ob die Ehe als Sakrament

verstanden wird oder nicht.



Nach katholischer Lehre ist die Ehe ein Sakrament, das die Liebe Gottes sichtbar werden l&dsst.
Da Gottes Liebe zu den Menschen nicht endet, ist nach katholischem Verstandnis auch die Ehe
nicht auflosbar. In der Liturgie der Trauung heil3t es: ,,Gott hat die Ehe zu einem Abbild seiner
Liebe zu uns Menschen gemacht. Er segnet und heiligt die Liebe von Mann und Frau und macht
ihre Verbindung unaufloslich, wie auch seine Liebe zu uns unwiderruflich ist.“ Die Ehe bildet
den Ausgangspunkt der Familie, daher ist sie flir eine Betrachtung des Konzeptes von Familie
essenziell.

Familie wird als generationenlbergreifende Gemeinschaft definiert, deren kleinster
Bestandteil der Einzelne ist, also der Vater, die Mutter oder das Kind. Es ist keine 6konomische
Gemeinschaft, sondern eine Gemeinschaft des Lebens. Darin verweist sie auf Gott als den
Schopfer des Lebens. Familie ist durch persénliche Intimitdt und liebevolle Solidaritat
charakterisiert, nicht durch Wettbewerb.

Sautermeister versteht das Versprechen Jesu, Leben in Fiille zu geben (Joh 10,10) als Zusage
an die Menschen, am Leben und an der Schopfung neuen Lebens Anteil zu haben, ein Prozess,
der kontinuierlich andauert. Die Familie bildet darin die Gemeinschaft Christi ab, die durch
bedingungslose Annahme gekennzeichnet ist. Sie wird daher auch als miniatola, als kleine
Kirche, bezeichnet. Nach katholischer Lehre ist die Ehe die Vergegenwartigung des Zeichens
der Liebe Christi zu seiner Kirche. Als Bund der persdnlichen Liebe ist die Ehe auf Nachwuchs
ausgerichtet. Die Moral einer Familie resultiert aus der Moral der Ehe.

Anders als die Katholische Kirche versteht die Evangelische Kirche die Ehe nicht als Sakrament.
Daher ist keine Notwendigkeit zur Griindung einer Familie oder der innerehelichen Zeugung
von Nachwuchs gegeben, auch diirfen Geschiedene wieder heiraten. Die Ehe ist aber eine
Gabe Gottes, denn Gott freut sich mit all jenen, die in Liebe gemeinsam leben méchten. Kinder
sollen in dem Bewusstsein der Kindschaft und Liebe Gottes aufwachsen. Gegenwartige
gesellschaftliche Wandlungen betonen Familie als ethische Lebensform, die die

Verantwortungsiibernahme in Partnerschaft, Ehe und Familie unterstreicht.

Protokoll: Valerie Jandeisek



3. Das Konzept der Famile im Islam
(Dr. Pascal Held, FAU Erlangen-Nirnberg)

Familien im vorislamischen Arabien waren in grolere Stammes- bzw. Clanstrukturen
integriert. Zeitlich befristete Ehen und Polygamie waren weit verbreitet, ebenso wie
Kindstdétungen, insbesondere von Madchen. Mit dem Aufkommen des Islam war die Familie
zunehmend um eine patriarchale Ehe herum zentriert, mit Mannern in der Rolle der Betreuer
der Frauen (Q 4:34), wobei Ehefrauen auch gewisse wirtschaftliche Rechte erhielten, die durch
die Mitgift garantiert wurden. Die Ehe wurde als Vertrag betrachtet; Scheidungen waren in
mehreren verschiedenen Formen moglich. Polygamie wurde eingeschrankt, aber nicht
verboten. Im Mittelalter war Monogamie die verbreitetste Form der Ehe, da die Verpflichtung
den Lebensstandard der Frauen aufrechtzuerhalten Polygynie fiir den Mann kostspielig
machte und viele Gelehrte die Polygamie kritisch sahen. Es war erlaubt, Konkubinen zu haben,
aber wenn eine Sklavin ein Kind von ihrem Herrn bekam, erhielt sie die Freiheit und das Kind

musste legitimiert werden.

Neben den Unterschieden im Familienrecht zwischen sunnitischem und schiitischem Islam,
vor allem der Zulassigkeit der Ehe auf Zeit im schiitischen Recht, gab es auch Unterschiede
zwischen den sunnitischen Rechtsschulen, beispielsweise in Bezug auf die Zustimmung der
Frau zur Heirat, die in der hanafitischen Schule absolut erforderlich ist. Im Vergleich zum
Christentum wird der Islam oft als vergleichsweise ,sexpositiv’ gesehen, da die Sexualitat
nicht grundsatzlich abgelehnt wird und die islamische Literatur Sinnlichkeit betont. Jedoch gilt
Sexualitat auch aus islamischer Sicht als primar zum Zweck der Fortpflanzung bestimmt. Aus

diesem Grund war auch das Zélibat verpont.

Im Osmanischen Reich wurden Ehen und Scheidungen besser dokumentiert als zuvor, da
Frauen vermehrt Zugang zu Gerichten hatten. Eine Klausel, die in Ehevertragen haufig auftrat,
war der Ausschluss von Polygamie. Trotz einiger Verschiebungen der Familien- und
Geschlechterdynamiken in der Moderne wird immer noch meistens von einer partriarchalen
Familienstruktur ausgegangen. In zeitgendssischen Debatten besteht eine Spannung zwischen
der Rolle der Scharia als Bastion des Konservatismus einerseits und der historischen Flexibilitat

des islamischen Rechts andererseits.

Protokoll: Jarmila Geisler



4. Abschlussdiskussion

Ein in der Diskussion wiederkehrendes Thema war die Eltern-Kind-Beziehung und die Leitfrage
nach ihrer Konkretion in den religiosen Texten, ausgehend vom Koran, der eine
Sorgfaltspflicht fir Kinder sowie fiir alternde Eltern ausspricht. In der islamischen Tradition ist
die Fortpflanzung anzustreben, was dem eher leibfeindlich gepragten christlichen Ideal der
Enthaltsamkeit widerspricht, welches sich nicht zuletzt im Zoélibat der Priester duBert. Nach
katholischem Verstandnis ist die Fortpflanzung fiir die Ehe vorbehalten, die wesentlich auf
Nachwuchs zielt. Die Frage nach Kompatibilitit von modernen sozialen Haltungen und
Kirchenlehre muss stets neu ausgelotet werden. Die sich verdndernde Einstellung der
westlichen Gesellschaft, beispielsweise zur Homosexualitdt, hat eine innerkirchliche
Auseinandersetzung erforderlich gemacht. Fir die katholische Kirche ist eine Dekade eine
kurze Zeit verglichen mit der Dauer ihrer Existenz und mit der Wahrnehmung eines einzelnen
Menschen. Dieses Zeitverstandnis ist ein Grund flr den langsamen Wandel kirchlicher
Tradition, so wurde konstatiert, und in der Folge ein Aspekt gegenwartiger Kirchenkritik. Auch
das Verstandnis von Scheidung erwies sich als diskutabel. Das beim Eheschluss gegebene
Versprechen (ibersteigt die menschliche Kraft und damit die eigene Kontrolle, da die noch
ausstehenden Lebensereignisse nicht abgesehen werden kénnen. Das Versprechen ist folglich
ein Ausdruck der Hoffnung, dass die Ehe erhalten bleiben und dem Sturm des Lebens
standhalten moge. Vom Ehepaar ausgehend kann das Beziehungsverhaltnis zwischen
Kernfamilie und einem breiteren sozialen Beziehungskontext unterschieden werden. Die in
Muhammeds friihen Predigten betonte umma, die Gemeinschaft aller Muslime, ist als
Konzept interpretierbar, das die Clanstruktur der vor-islamischen arabischen Gesellschaft
ersetzte. Die Bindung zwischen den Konzepten von Familie und Nation wird hierbei in
ahnlicher Weise hervorgehoben, wie von Prof. Berger in seiner Darstellung des Judentums
entfaltet. Familieneinheiten sind untereinander und mit groReren sozialen Strukturen
verbunden. Das Konzept von Familie wird in Judentum und Christentum durch die Vorstellung
vom Schopfergott als Vater seiner Schopfung transzendiert. Diese Metapher aus dem

familidaren Kontext dient zur Illustration der Beziehung Gottes zur Menschheit.



